DOPPIOZERO

Uguaglianza

Salvatore Veca
23 Marzo 2016

I testo qui presentato e quello del secondo intervento tenuto ieri, martedi 22 marzo, da Salvatore Veca
all’interno della serie di incontri intitolata “ Parole in dialogo” promossa dalla rFondazione unipolis, i CUI aSSi
fondanti sono “ cultura, ricerca, sicurezza e legalita, e solidarietd” . In questa sua prima esperienza
I"iniziativa coinvolgera alcune scuole torinesi, ma il progetto prevede una loro estensione anche ad altre
realta scolastiche e geografiche. Le parole chiave individuate per questa prima serie sono, oltre a

“ Solidarieta” di cui ha parlato Elena Pulcini il 10 el’11 marzo, e questo “ Uguaglianza, “ Sostenibilita e
Sacrificio” , affrontati rispettivamente da Enrico Giovannini e Massimo Recalcati. In occasione di ciascun
incontro saranno forniti alle class materiali preparatori, e altri, in forma multimediale, saranno prodotti
alla fine per offrire ulteriori opportunita di uso didattico e approfondimento.

Come ha osservato il grande filosofo morale Bernard Williams, I'idea di uguaglianza e usata nel dibattito
politico e nella discussione pubblica sia quando si enunciano fatti — le persone sono uguali — sia quando si
enunciano principi o valori — le persone devono essere uguali. Se ci riflettiamo su, ¢i rendiamo conto che ci
possiamo facilemente trovare di fronte a un paradosso. Sappiamo che e persone sono fraloro differenti per
molte caratteristiche e quindi sembra a prima vista che, dicendo che esse sono uguali, diciamo qual cosa di
falso. Se vogliamo difendere la nostraidea di uguaglianza, possiamo concedere che le persone sono fraloro
diverse e, tuttavia, sostenere che esse sono uguali semplicemente per il fatto che sono persone: € laloro
comune umanita a rendere conto dellaloro uguaglianza.

Cosl, quello che ¢i sembrava un paradosso finisce per ridursi in una tautologia o una banalita. Gli esseri
umani sono uguali in quanto esseri umani. Ma, se prendiamo sul serio I’ideadi uguaglianza, non ci lasciamo
intrappolare dalla banalita. Proviamo a partire, nel nostro ragionare insieme sull’ uguaglianza, proprio da
questa banalita e cerchiamo di mostrare che essa puo suggerirci molte cose interessanti a proposito di un
ideale politico e morale importante, prezioso ed esigente.

1. Il grande filosofo politico John Rawls ci ha suggerito che, quando cerchiamo le basi dell’ uguaglianza,
possiamo considerare noi stessi e gli atri comeinclusi in un campo. In uno stesso campo, pur occupando
posizioni differenti. Lanostra diversita vainsieme a quanto ci accomuna. Al nostro appartenere allo stesso
campo. Diremo allora che riconoscere I’ uguaglianza fra esseri umani vuol dire semplicemente riconoscere
che ci € comune una proprieta di campo. E sappiamo che vi sono istituzioni, poteri e pratiche sociali che non
riconoscono quanto dovrebbe derivare dal nostro godere della proprieta di campo. Vi sono istituzioni o
pratiche sociali che riconoscono ad alcune persone I’ inclusione nel campo ed escludono altre persone dal
campo. Dal campo della comune umanita. Gli esseri umani, nelle circostanze dell’ esclusione, non sono
riconosciuti come uguali e, quindi, non hanno diritto ad essere trattati ugualmente o a essere trattati come
uguali.


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/uguaglianza
https://d10.doppiozero.com/salvatore-veca

L’ esclusione si basa su caratteristiche di acune persone o gruppi di persone che possono dipendere dal colore
dellaloro pelle, dal loro genere, dallaloro religione, dallaloro nascita, dallaloro cultura, dallaloro istruzione
o dallaloro etichetta sociale. Possiamo dire che I’ esclusione, negando I’ uguaglianza banale della comune
umanita, istituisce socialmente la gerarchia e I’ asimmetria fra persone e gruppi di persone. (Il giudizio di
uguaglianza si basa sulla coppia inclusione/esclusione o, per cosi dire, sul dentro/fuori la cerchiao il campo
della comune umanita.)

| negatori della comune umanita possono certamente riconoscere che gli esseri umani che condividono la
comune umanita sono simili fraloro nella capacita di essere pazienti morali, di provare sofferenza e dolore,
di avere deficit nei loro funzionamenti di base come esseri umani. E tuttavia possono sostenere che queste
caratteristiche della comune umanita non contano, non sono degne di ugual e considerazione e rispetto
facendo perno su quanto ci differenzia piuttosto che su quanto ci accomuna. Razzismo, classismo, sessismo,
xenofobia, omofobia esemplificano questo atteggiamento ricorrente, incorporato in istituzioni, poteri e
pratiche sociali.

Un’immagine vivida dei negatori della comune umanita ci € consegnata dalle pagine dello straordinario libro
di Primo Levi, Se questo € un uomo. Nel capitolo Esame di chimica, Levi &€ esaminato da uno dei capi del
Reparto Polimerizzazione di Auschwitz, il Doktor Pannwitz. Levi ripensa allo sguardo di Pannwitz rivolto al
candidato: “quello sguardo non corse fra due uomini; e seio sapess spiegare afondo la naturadi quello
sguardo, scambiato come attraverso la parete di vetro di un acquario tra due esseri umani che abitano mezzi

diversi, avrei anche spiegato |’ essenza della grande follia dellaterza Germania’. || campo della comune
umanita e spezzato e lacerato nel male assoluto della Shoah.

2. Consideriamo ora un altro aspetto che ci contraddistingue come esseri umani: un aspetto che riguarda,
guesta volta, il nostro essere agenti morali. Come agenti morali, tutti noi abbiamo progetti e scopi e
aspiriamo all’ uguale rispetto per i nostri piani di vita. Ancora una volta, abbiamo a che fare con la banalita da
cui siamo partiti ragionando sull’idea di uguaglianza. Si consideri che aspirare al’ ugual e rispetto equivale ad
aspirare acheil nostro particolare progetto di vita sia riconosciuto come ugualmente degno di essere
riconosciuto da altri e daaltre. Immaginiamo il caso di uno che ha speso una vita e un mucchio di energie
mirando a un’invenzione straordinaria. Immaginiamo che costui fallisca nell’impresa. Se guardiamo alla sua
vitadal mero punto di vista delle etichette sociali, non avremmo esitazione a definirlo un inventore fallito. Le
etichette sociali sono, del resto, il promemoria delle disuguaglianze nella stima e nell’ apprezzamento sociale.
Pensiamo alle etichette della stima nell’ ambito della tecnologia, dell’ economia, della conoscenza, della
comunicazione, della politica, e cosi via. Ci chiediamo, allora: come possiamo introdurre la prospettiva

dell’ uguaglianza, se adottiamo su vite umane un punto di vista meramente tecnologico, scientifico,
professional e, estetico, e cosi via?

Vi propongo di provare ad adottare un punto di vista umano su vite umane. Che cosa vuol dire? Vuol dire
guardare alavitadel nostro inventore fallito come allavita di uno che hatentato in tutti i modi di essere o
diventare un inventore riuscito. Vuol dire essere capaci di guardare quella vitaimmedesimandoci nel suo
punto di vistae nel modo in cui quella persona guardavail mondo e la sua stessa etichetta. Cosl,
I"uguaglianza di rispetto emerge dalla capacita di empatia e di identificazione nelle vite di atri che con noi
sono inclusi nel campo della comune umanita. Ma, se ci pensate su, questa capacita coincide anche con la
capacita di guardare vite umane, astraendole dalle etichette sociali e dai ruoli entro cui quelle vite hanno
inevitabilmente luogo. Ciascuno di noi € immerso in un intorno sociale, in cui si danno differenze e
distinzioni. E ciascuno di noi puo riflettere su questo fatto elementare e prendere riflessivamente le distanze
dai ruoli e dalle posizioni in cui e situato. E questa consapevolezza riflessiva pud essere accresciuta o



diminuita dalla nostra condizione sociale.

A proposito di etichette sociali e di ruoli, pensate all’immagine vividadel Lear di Shakespeare. Quando nella
landa dove infuria latempestare Lear indaga con furia lunatica sulle cose umane e cosi risponde alla
domanda: “non &, dunque, |I’uomo altro che questo? Si deve dire che questo € il povero Tom di Bedlam, nella
bufera. 1| povero Tom che contrasta nudo con laferoce rabbia del cielo. Consideriamolo. Esaminiamolo, ora
un po’: tu non devi né setaa baco né lana alla pecora né pelle alla belva né profumo allo zibetto. Eh, cen’é
tre qui: sofisticati, adulterati. Tu sei solo la cosa cosi com’e. L’uomo inalduterato non e atro che un povero
animale nudo e forcuto come te. Presto, sbottonatemi qua. Via, via ciarpame! Basta. Via, viaroba presain
prestito! La pelle nuda, il corpo nudo, senzapiu il paramento che lo tormenta e lo riempie di pustole, di
ombre e macchie purulente. Via, viamacchie!” Possiamo dire che Lear, nella scena dellafollia, prende
distanza rispetto alla corona che, come etichetta, socialmente lo identifica.

3. Ora, questo modo di ragionare puo indurci ariflettere sui fondamentali dell’ uguaglianza politica, a partire
dalla semplice tautologia da cui siamo partiti. Perché? Semplicemente, perché un’idea el ementare di
uguaglianza politica prende forma appena un passo oltre un qualche ancien régime. E una delle
caratteristiche d’ ancien régime e quella della gerarchia naturale che regolai nostri rapporti sociali e che
dipende da quanto ci differenzia piuttosto che da quanto ci accomuna. Le differenze franoi sono ascrittive,
non dipendono dai nostri scopi, dalle nostre scelte e dai nostri progetti di vita. All’inverso, scopi, scelte e
progetti sono per noi possibili solo in quanto dettati dal nostro appartenere a campi differenti, dal nostro
avere etichette sociali differenti. Solo la condizione dell’ uguaglianza politica soddisfal’idea della nostra
capacitariflessivadi guardare alle etichette e ai ruoli come a qual cosa che é socialmente determinato, e non
come a qualcosa che é naturamente cosi com'’ . Assumere questo punto di vista equivale aimmergere I’idea
di uguaglianza nellarete dei nostri rapporti politici e sociali, nellarete delle nostre relazioni.

E solo in un mondo sociale di uguali che la disuguaglianzain potere, autorita, reddito, ricchezza, status, deve
poter essere giugtificata, allaluce di un qualche criterio. Essa deve proprio guadagnarsele, le sue risorse di
legittimita. In un mondo d’ ancien régime le cose non stanno cosi: lalegittimita e un fatto, non un problema. |
problemi chiedono di essere risolti. | fatti non si giustificano. Basta riconoscerli. Punto e basta. (Solo un folle
come Lear nella notte della tempesta puo sovvertire le cose, perché guarda al suo mondo come dal di fuori,
come accade achi si esilianel suo delirio dal male del mondo.)



Adolphe William Bouguereau, Uguaglianza davanti alla morte.

4. Bisogna riconoscere che abbiamo fatto un bel tratto di strada, a partire dal riconoscimento dell’ idea di
uguaglianzain bilico fra paradosso e banalitd. Siamo giunti arender conto dell’ uguaglianza politica, un tema
centrale per laqualita dei nostri regimi politici democratici in tempi difficili. Le nostre democrazie
rappresentative non si trovano solo minacciate dall’ esterno, dalla persistenzain larga parte del mondo di
regimi totalitari e teocratici, nemici e negatori dell’ uguaglianza umana, ma anche dall’ interno, dal crescente
peso di grandi disuguaglianze economiche e sociai entro le nostre societa e frale nostre societa. Ci
chiediamo, a volte: come puo sopravvivere I’ uguaglianza politicadi cittadinanzain un paesaggio sociae
marcato dalle vistose disuguaglianze di reddito, ricchezza e status? Questo € un interrogativo ricorrente e
importante, se prendiamo sul serio la nostra semplice idea di uguaglianza. E ci suggerisce qualcosa, a
proposito di quella che chiamerd la grammatica dell’ uguaglianza.

Il grande filosofo ed economista Amartya Sen ha raccomandato di specificare, quando parliamo di
uguaglianza, che cosa sia propriamente cio di cui parliamo. Nel suo gergo, ladomanda €: uguaglianza di che
cosa? Di benessere, di utilita, di capacita, di risorse, di beni primari, di liberta, di reddito, di ricchezza, di
diritti, di rispetto, e cosi via. E ancora: uguaglianza di che cosa fra chi? Quali sonoi confini del campo che
include gli uguali sotto un qualche aspetto rilevante? Possiamo continuare a pensare ai confini della
costellazione nazionale, in cui sono nate e si sono consolidate dopo un qualche ancien régime le nostre
imperfette democrazie costituzionali o non dobbiamo forse allargare lo sguardo alla costellazione
postnazionale, per usareil gergo del grande filosofo sociale Juergen Habermas? Quali sono i confini del
“noi”, al tempi delle grandi migrazioni? Le domande di uguaglianza di qualcosa non finiscono in fondo per
riguardare e investire la condizione di chiunque abbia una vita davivere, ovungue abbia unavita davivere
nellagran citta del genere umano, come usava dire Giambattista Vico? Quando parliamo dellaviolazione e
dellatuteladi diritti umani qua e la per il mondo, non stiamo forse — e ancora una volta— chiamando in causa
i diritti fondamentali che le persone hanno o devono avere, in quanto persone, punto e basta?



Il lessico dei diritti umani, lo sappiamo, € dopo tutto un lessico recente nell’ arena globae. Risale
all’indomani della seconda guerramondiale del secolo scorso e alla Dichiarazione universale dei diritti delle
Nazioni unite. Esso € larisposta reattiva al male assoluto dei negatori della comune umanita, di cui ci parlava
Primo Levi a proposito dello sguardo del Doktor Pannwitz ad Auschwitz. E difficile individuare un
fondamento o una singola giustificazione di unatesi sui diritti umani in un mondo caratterizzato dalla
frammentazione e dal pluralismo dei valori, etici, religios, culturali. Ricordiamo lalezione di un maestro
guale Norberto Bobbio: quello che e importante non e tanto giustificarei diritti umani quanto difenderli,
punto e basta. Tuttavia, possiamo ancora mettere alla provail nostro promemoria della comune umanita, che
oscillafra paradosso e banalita, per ragionare in conclusione sullaradice etica, e non politica, di un’ideadi
uguaglianzaincorporata e soggiacente a lessico dei diritti umani.

5. Chiediamoci dove trovare laradice etica dell’ uguaglianza. E proviamo a rispondere mettendo a fuoco la
contingenza di vite umane, qua e |, nellagran citta del genere umano. Come ho sostenuto nel mio libro

L’ idea di incompletezza, formuliamo in questo modo la domanda difficile: esseri umani che trovano le loro
radici eil senso delleloro vite davivere in una essenziale eirriducibile varieta di identita, religiose, etniche,
etiche, culturali, che cosamai potranno avere in comune, se non forsei tratti biologici di una specie del tipo
homo sapiens sapiens? Non sarebbe sufficienteil ricorrente elogio di Darwin, in proposito? Questo non vuol
dire sottovalutare il ruolo dellabiologiain tandem con la cultura e la sua evoluzione, la sua storia. Vuol dire
prenderle sul serio entrambe.

Vuol dire riconoscere che per gli animali umani € un fatto etologico il loro vivere entro culture e che, quindi,
lavarietadei modi in cui vivono gli animali umani costituisce unavariazione culturale. E se la biologia per
gualsiasi tipo di animale ha bisogno dell’ etologia, allora possiamo dire che I’ etologia dell’ umano implicalo
studio delle culture umane. In questa prospettiva, la nostra questione dei confini variabili del “noi” assume
unaluce piu chiara e forse promette, a suo modo, di prendere sul serio biologia e culturain tandem. Com’ée
facile vedere, la stessa frammentazione del valore pud essere connessa alla variazione culturale, nel senso di
un’ etologia dell’ umano. E, al tempo stesso, si porrainevitabilmente anche in questo caso il problemadei
limiti e dei confini di Babele. Si darail riconoscimento di un’incompletezza intrinsecamente vincolante che
presidiai limiti biologici della variazione culturale.

In ogni caso, per ora, potremmo rispondere cosi, a chi c¢i chieda che senso possa avereil richiamo etico a
promemoria umano della comune umanita. |1 promemoriaci dice semplicemente che a ciascuno di noi e
accaduto di essere qual cuno che, come ciascun altro, si riconosce contingentemente in una qualche forma di
vita, in una qualche tradizione, in una qualche religione, in una qualche lingua, in una qualche dottrina etica,
nella cerchiadai confini variabili di un qualche “noi”, quaela, in giro per il mondo. Dopo tutto, come ho
spesso ribadito nel miel scritti, € un fatto irriducibile e ostinato della vita che nessuno — fino a prova contraria
—sceglie di nascere, quael, in giro per il mondo. Naturalmente questa constatazione € per un verso
confortante in quanto sembra non controversa; per atro verso — e giusto riconoscerlo — il suo contenuto e
molto povero, e si avvicinainesorabilmente alla banalita. Ma spesso, come ormai sappiamo bene, accade che
vi siano banalita piu feconde di quanto non si pensi a primavista.

Pensate, in proposito, ai primi capitoli di Moby Dick di Herman Melville e al’incontro fralsmael e
Queequeg nella camera della Locanda dello Sfiatatoio a Bedford e a processo che passo dopo passo perviene
al mutuo riconoscimento della comune umanita o della semplice eguaglianzaumana. /.../

Cosi, in conclusione, ripensando alla recente eredita dell’ I1luminismo dalle nostre parti, viene in mente una
bellaimmagine di fine diciottesimo secolo, che dobbiamo a un grande illuminista europeo, Pietro Verri:
“L’uomo & come nel deserto quando non trovai suoi simili. Il vivere € noioso 0 si vivaco’ superiori 0 cogli



inferiori. La uguaglianza umana € la sola che ammette societa, gioia, cordialita’.

Se continuiamo atenere vivo gquesto spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

