DOPPIOZERO

|| discor so pubblico sulla Shoah

Claudio Vercelli
9 Febbraio 2016

Dallafine degli anni Settanta, in un costante crescendo di attenzioni e con una lievitante parteci pazione,
rafforzate infine dall'istituzionalizzazione del Giorno dellaMemoria, il tema dello sterminio degli ebrel
d'Europa per mano nazista e fascista € divenuto, da concreto fatto storico, oggetto di una pluralita di approcci
e di unamolteplicitadi sensibilita variamente articolate. Non solo la platea degli interessati € andata
aumentando masi sono diversificate le aspettative che ruotano attorno alla socializzazione delle grandi
questioni culturali, etiche e politiche in qualche modo richiamate e rilanciate dal ricordo delle persecuzioni
sistematiche, delle deportazioni in massa e del genocidio razzista. Da aspetti della storia trascorsa, tragici
suggelli di un regime non solo dittatoriale ma intrinsecamente criminale, le vicende della Shoah e, piuin
generale, del sistemadi oppressione nazifascista, a partire dai campi di concentramento e di sterminio, hanno
quindi investito e coinvolto unapluralitadi istanze, di destinatari e di linguaggi. Istanze civili, destinatari
collettivi, linguaggi di senso comune.

Si tratta di un mutamento di rilievo pubblico, quello che si e registrato in questi decenni, arrivando ad
eccedere —nel senso di superarne la peculiarita storica— gli eventi stessi che lavicenda mantiene a suo
centro. Al di ladellaricerca e dellariflessione storiografica, infatti, la sua diffusa eco collettivasi € in parte
slegata dalla materialita dei processi ai quali essa, invece, affermadi continuare avolersi ancorare. In tale
modo il tema della comunicazione si € per piu aspetti trasformato, autonomizzandosi dalle premesse da cui
aveva preso avvio, per assumere, passo dopo passo, unafisionomia sua propria, nella quale alla Shoah &
attribuitala natura di metonimia assoluta del male e dell'ingiustizia nella modernita. Datale involucro morale
sono cosi derivate implicazioni di senso come anche aspettative di condotta. Le une e le altre rimandano
immediatamente, al di |a delle stesse buone intenzioni con le quali possono essere espresse e condivise, non
solo alle tentazioni di discutibili usi pubblici della storia, insieme agli effetti dissonanti che atali esercizi
inevitabilmente si accompagnano, ma anche e soprattutto al rischio di profonde manipolazioni nella
cognizione e ricezione collettiva del passato.

Auschwitz é infatti assurto a paradigma di una condizione universale, quello che rinviaalavittima priva di
difesa. La suauniversalizzazione, al’interno dei codici espressivi e delle gerarchie di valore diffuse nel paes
asviluppo avanzato, se da un lato harivelato inedite potenzialita, offrendosi come strumento euristico per
I"indagine sul Novecento in quanto secolo accompagnato da una profonda spinta all’ emancipazione ma anche
intrinsecamente contradditorio nelle sue dinamiche, atratti barbarico, dall’ altro ha concentrato su di sé
aspettative di significato destinate arimanere frustrate. Tale percorso culturale, come anche politico, che ha
investito soprattutto I'Europa e gli Stati Uniti, ha comportato non solo un forte investimento di saperi
speciaistici, con molteplici ricadute, ma anche e soprattutto il costituirsi di una pedagogia pubblica che ruota
intorno ai diversi usi della storia, come delle memorie, di quell'evento. Non di meno, nell'affermare un nesso
forte, atratti inscindibile, tra sua conoscenza e coscienza civile, |'attenzione intorno ala Shoah ha alimentato
un vero e proprio indotto culturale, composto di linguaggi, simbolismi, raffigurazioni nonché retoriche.


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/il-discorso-pubblico-sulla-shoah
https://d10.doppiozero.com/claudio-vercelli

Un po' in tutti i campi disciplinari, come anche e soprattutto nella stessa vita associata, il ricordo della
sterminio e divenuto, per molti, una sorta di elemento costitutivo della cittadinanza democratica, definendo la
lineadi divisionetra“civilta’ e barbarie. Si € cosi costituito un immaginario che scavalcail dato storico, per
offrirsi come un complesso, articolato e stratificato insieme di imperativi, ritenuti insindacabili poiché basati
sullafrontiere tra cio che e parte dell'umanita e quanto, invece, negail diritto all'esistenza dell'umano. In
questo delicato processo di rielaborazione e identificazione, che ha coinvolto perlopiu quanti non sono stati
vittime di quellatragedia, il ruolo dei mezzi di comunicazione di massa e stato fondamentale nello stabilire
narrazioni, grammatiche, stilemi espressivi del pari ad agende di priorita. Non da ultimo, infine, il discorso
pubblico sulle forme della memoria della Shoah si € impropriamente intersecato con la questione delle
«identita», soprattutto laddove rimanda a conflitti irrisolti, come quello traisraeliani e palestinesi o, in
forma piu traslata, tra cio che resta delle sinistre e delle destre in una eta, quellain cui viviamo, nella quale
non sol o la partecipazione democratica ma anche la stessa hozione di conflitto sono stati ridimensionati.

Lamemoria della Shoah, come campo di significati apparentemente non negoziabili, e divenuta quindi anche
unasortadi bacino di aspettative e di supplenze etiche che fuoriescono dalla merafattualita storica, per
rivelarsi nellaloro natura di manufatto culturale e civile legato allalunga stagione culturale che stiamo
vivendo. Nell’interrogarsi su questa traiettoria, stanno peraltro emergendo non pochi problemi di fondo. La
sovraesposizione mediatica di un cosi dirompente evento storico, anche e soprattutto in ragione della sua
complessa dinamica fattuale, rielaborata e quindi ricondotta invece ad una sorta di breviario dei buoni
sentimenti, rischia di depauperarne proprio I’ intrinseco valore civile. L’ effetto inflattivo che deriva dalla
numerositadei rimandi, tanto piu quando impropri o inopportuni, se daun lato concorre a sacralizzarne e a
monumentalizzarne I’ immagine ne svuota progressivamente di rilievo la sostanza. Se Auschwitz € ovungue,
ed eil tutto (cosa diversa da essere un tutto), il rischio é che sia anche in nessun luogo e si riducaal nulla, in
unasortadi intercambiabilita continua, dove la specificita di fatti, agenti e concatenazioni storiche si perdein
unasortadi riproducibilitainfinita e pertanto indefinita. Non di meno, la banalizzazione dei richiami,
ottenuta per il fatto stesso del loro incauto ripetersi nel corso del tempo soprattutto nell’ arena
dell’informazione pubblica, decontestualizzandoli e destoricizzandoli, nonché istituendo comparazioni e
sovrapposizioni improprie, svilisce irreparabilmente la veracita dell’ evento. Il cui problema non consiste nel
tutelarne un’inesistente incomparabilita e, con essa, un’ unicita erroneamente intesa da certuni come primazia
etica nella sofferenza, madi capire quale siail vero valore euristico ed ermeneutico di quella che deve
rimanere una fondamental e fenditura nella coscienza contemporanea per la globalita degli interlocutori.

Lacomplessitadi questo trend socioculturale si incontra peraltro con quelli che sono gli assi dell’ideologia
corrente, dove all’ipertrofia di attenzione nei confronti dellafiguradellavittima, cosi come all’ onnipresenza
del trauma come fondamento identitario, s accompagna |’ estinzione dellaliceita del conflitto nella societa,
ovvero la sua anestetizzazione e polverizzazione al’ interno di una considerazione di s&, come delle relazioni
sociali interpersonali, dove il posizionamento € sempre pit spesso dato non dalla capacita di fare coalizione
d'interess tratitolari di diritti comuni manel definirsi essenzialmente come richiedenti un risarcimento
individuale.

L’ampia cornice di riferimento e quella che interseca sul piano politico I’ antitotalitarismo liberale, celebrando
la coincidenzatra ordinamenti liberaldemocratici e storia politica tout court, un umanitarismo consensuale,
che fadel rifiuto dellaviolenza nei percorsi di emancipazioneil filtro preclusivo ed esclusivo di ogni
rivendicazione nonché, infine, la naturalizzazione dell’ ordine dominante, presentato come “ oggettivo” e
quindi immodificabile. Si tratta, come si avra modo di osservare, di questioni di estrema complessitaale
quali, tuttavia varaccordato il piu specifico rimando a quell’immaginario sociale che, come una sorta di
indotto culturale, si e stratificato intorno alla memoria dello sterminio degli ebrei nell’ Europa



contemporanea. A tale contesto, infatti, bisogna fare riferimento se si vogliono comprendere le ragioni di
un’urgenza, quelladi capire il potente impatto dell’ identificazione con unatragedia cosi grande nel momento
stessoin cui il suo riscontro civilerischiadi perdersi nel dedalo di una storia senzatempo, dove allaforza
dellaliberazione si sostituisce la seduzione dell’ impotenza.

I convegno, chiamando a raccolta studiosi di varia formazione e competenza, ha voluto soffermarsi su
alcune dinamiche di fondo, verificando I'impatto che esse stanno esercitando sulla coscienza collettiva
nonché sulle forme della comunicazione di quel passato nella cultura popolare. Non € un punto d’ arrivo ma
un momento di partenza, nella convinzione cheil succedersi delle stagioni culturali siadi per sé una sfida per
lo studioso ma soprattutto un’ opportunita per il cittadino, laddove per entrambi si aprono comungue Nuovi
orizzonti di riflessione e comprensione.

Questo testo, pubblicato per gentile concessione dell’ autore e dell’ editore, e la prima parte dell’ introduzione
a volume collettivo Popshoah? Immaginari e pratiche collettive intorno all'uso pubblico della memoria
dello sterminio degli ebrel d'Europa.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



http://www.ibs.it/code/9788869830143/recchia-luciani-francesc/pop-shoah?-immaginari.html
http://www.ibs.it/code/9788869830143/recchia-luciani-francesc/pop-shoah?-immaginari.html
http://www.ibs.it/code/9788869830143/recchia-luciani-francesc/pop-shoah?-immaginari.html
https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




NIRNSSSSNNSSAANN

Francesca R. Recchia Luciani
Claudio Vercelli

Pop Shoah?

Immaginari del genocidio ebraico




