
 

Il discorso pubblico sulla Shoah 
Claudio Vercelli
9 Febbraio 2016

Dalla fine degli anni Settanta, in un costante crescendo di attenzioni e con una lievitante partecipazione,
rafforzate infine dall'istituzionalizzazione del Giorno della Memoria, il tema dello sterminio degli ebrei
d'Europa per mano nazista e fascista è divenuto, da concreto fatto storico, oggetto di una pluralità di approcci
e di una molteplicità di sensibilità variamente articolate. Non solo la platea degli interessati è andata
aumentando ma si sono diversificate le aspettative che ruotano attorno alla socializzazione delle grandi
questioni culturali, etiche e politiche in qualche modo richiamate e rilanciate dal ricordo delle persecuzioni
sistematiche, delle deportazioni in massa e del genocidio razzista. Da aspetti della storia trascorsa, tragici
suggelli di un regime non solo dittatoriale ma intrinsecamente criminale, le vicende della Shoah e, più in
generale, del sistema di oppressione nazifascista, a partire dai campi di concentramento e di sterminio, hanno
quindi investito e coinvolto una pluralità di istanze, di destinatari e di linguaggi. Istanze civili, destinatari
collettivi, linguaggi di senso comune.

 

Si tratta di un mutamento di rilievo pubblico, quello che si è registrato in questi decenni, arrivando ad
eccedere – nel senso di superarne la peculiarità storica – gli eventi stessi che la vicenda mantiene al suo
centro. Al di là della ricerca e della riflessione storiografica, infatti, la sua diffusa eco collettiva si è in parte
slegata dalla materialità dei processi ai quali essa, invece, afferma di continuare a volersi ancorare. In tale
modo il tema della comunicazione si è per più aspetti trasformato, autonomizzandosi dalle premesse da cui
aveva preso avvio, per assumere, passo dopo passo, una fisionomia sua propria, nella quale alla Shoah è
attribuita la natura di metonimia assoluta del male e dell'ingiustizia nella modernità. Da tale involucro morale
sono così derivate implicazioni di senso come anche aspettative di condotta. Le une e le altre rimandano
immediatamente, al di là delle stesse buone intenzioni con le quali possono essere espresse e condivise, non
solo alle tentazioni di discutibili usi pubblici della storia, insieme agli effetti dissonanti che a tali esercizi
inevitabilmente si accompagnano, ma anche e soprattutto al rischio di profonde manipolazioni nella
cognizione e ricezione collettiva del passato.

 

Auschwitz è infatti assurto a paradigma di una condizione universale, quello che rinvia alla vittima priva di
difesa. La sua universalizzazione, all’interno dei codici espressivi e delle gerarchie di valore diffuse nei paesi
a sviluppo avanzato, se da un lato ha rivelato inedite potenzialità, offrendosi come strumento euristico per
l’indagine sul Novecento in quanto secolo accompagnato da una profonda spinta all’emancipazione ma anche
intrinsecamente contradditorio nelle sue dinamiche, a tratti barbarico, dall’altro ha concentrato su di sé
aspettative di significato destinate a rimanere frustrate. Tale percorso culturale, come anche politico, che ha
investito soprattutto l'Europa e gli Stati Uniti, ha comportato non solo un forte investimento di saperi
specialistici, con molteplici ricadute, ma anche e soprattutto il costituirsi di una pedagogia pubblica che ruota
intorno ai diversi usi della storia, come delle memorie, di quell'evento. Non di meno, nell'affermare un nesso
forte, a tratti inscindibile, tra sua conoscenza e coscienza civile, l'attenzione intorno alla Shoah ha alimentato
un vero e proprio indotto culturale, composto di linguaggi, simbolismi, raffigurazioni nonché retoriche.

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/il-discorso-pubblico-sulla-shoah
https://d10.doppiozero.com/claudio-vercelli


Un po' in tutti i campi disciplinari, come anche e soprattutto nella stessa vita associata, il ricordo della
sterminio è divenuto, per molti, una sorta di elemento costitutivo della cittadinanza democratica, definendo la
linea di divisione tra “civiltà” e barbarie. Si è così costituito un immaginario che scavalca il dato storico, per
offrirsi come un complesso, articolato e stratificato insieme di imperativi, ritenuti insindacabili poiché basati
sulla frontiere tra ciò che è parte dell'umanità e quanto, invece, nega il diritto all'esistenza dell'umano. In
questo delicato processo di rielaborazione e identificazione, che ha coinvolto perlopiù quanti non sono stati
vittime di quella tragedia, il ruolo dei mezzi di comunicazione di massa è stato fondamentale nello stabilire
narrazioni, grammatiche, stilemi espressivi del pari ad agende di priorità. Non da ultimo, infine, il discorso
pubblico sulle forme della memoria della Shoah si è impropriamente intersecato con la questione delle
«identità», soprattutto laddove esso rimanda a conflitti irrisolti, come quello tra israeliani e palestinesi o, in
forma più traslata, tra ciò che resta delle sinistre e delle destre in una età, quella in cui viviamo, nella quale
non solo la partecipazione democratica ma anche la stessa nozione di conflitto sono stati ridimensionati.

 

La memoria della Shoah, come campo di significati apparentemente non negoziabili, è divenuta quindi anche
una sorta di bacino di aspettative e di supplenze etiche che fuoriescono dalla mera fattualità storica, per
rivelarsi nella loro natura di manufatto culturale e civile legato alla lunga stagione culturale che stiamo
vivendo. Nell’interrogarsi su questa traiettoria, stanno peraltro emergendo non pochi problemi di fondo. La
sovraesposizione mediatica di un così dirompente evento storico, anche e soprattutto in ragione della sua
complessa dinamica fattuale, rielaborata e quindi ricondotta invece ad una sorta di breviario dei buoni
sentimenti, rischia di depauperarne proprio l’intrinseco valore civile. L’effetto inflattivo che deriva dalla
numerosità dei rimandi, tanto più quando impropri o inopportuni, se da un lato concorre a sacralizzarne e a
monumentalizzarne l’immagine ne svuota progressivamente di rilievo la sostanza. Se Auschwitz è ovunque,
ed è il tutto (cosa diversa da essere un tutto), il rischio è che sia anche in nessun luogo e si riduca al nulla, in
una sorta di intercambiabilità continua, dove la specificità di fatti, agenti e concatenazioni storiche si perde in
una sorta di riproducibilità infinita e pertanto indefinita. Non di meno, la banalizzazione dei richiami,
ottenuta per il fatto stesso del loro incauto ripetersi nel corso del tempo soprattutto nell’arena
dell’informazione pubblica, decontestualizzandoli e destoricizzandoli, nonché istituendo comparazioni e
sovrapposizioni improprie, svilisce irreparabilmente la veracità dell’evento. Il cui problema non consiste nel
tutelarne un’inesistente incomparabilità e, con essa, un’unicità erroneamente intesa da certuni come primazia
etica nella sofferenza, ma di capire quale sia il vero valore euristico ed ermeneutico di quella che deve
rimanere una fondamentale fenditura nella coscienza contemporanea per la globalità degli interlocutori.

 

La complessità di questo trend socioculturale si incontra peraltro con quelli che sono gli assi dell’ideologia
corrente, dove all’ipertrofia di attenzione nei confronti della figura della vittima, così come all’onnipresenza
del trauma come fondamento identitario, si accompagna l’estinzione della liceità del conflitto nella società,
ovvero la sua anestetizzazione e polverizzazione all’interno di una considerazione di sé, come delle relazioni
sociali interpersonali, dove il posizionamento è sempre più spesso dato non dalla capacità di fare coalizione
d’interessi tra titolari di diritti comuni ma nel definirsi essenzialmente come richiedenti un risarcimento
individuale.

 

L’ampia cornice di riferimento è quella che interseca sul piano politico l’antitotalitarismo liberale, celebrando
la coincidenza tra ordinamenti liberaldemocratici e storia politica tout court, un umanitarismo consensuale,
che fa del rifiuto della violenza nei percorsi di emancipazione il filtro preclusivo ed esclusivo di ogni
rivendicazione nonché, infine, la naturalizzazione dell’ordine dominante, presentato come “oggettivo” e
quindi immodificabile. Si tratta, come si avrà modo di osservare, di questioni di estrema complessità alle
quali, tuttavia va raccordato il più specifico rimando a quell’immaginario sociale che, come una sorta di
indotto culturale, si è stratificato intorno alla memoria dello sterminio degli ebrei nell’Europa



contemporanea. A tale contesto, infatti, bisogna fare riferimento se si vogliono comprendere le ragioni di
un’urgenza, quella di capire il potente impatto dell’identificazione con una tragedia così grande nel momento
stesso in cui il suo riscontro civile rischia di perdersi nel dedalo di una storia senza tempo, dove alla forza
della liberazione si sostituisce la seduzione dell’impotenza.

Il convegno, chiamando a raccolta studiosi di varia formazione e competenza, ha voluto soffermarsi su
alcune dinamiche di fondo, verificando l'impatto che esse stanno esercitando sulla coscienza collettiva
nonché sulle forme della comunicazione di quel passato nella cultura popolare. Non è un punto d’arrivo ma
un momento di partenza, nella convinzione che il succedersi delle stagioni culturali sia di per sé una sfida per
lo studioso ma soprattutto un’opportunità per il cittadino, laddove per entrambi si aprono comunque nuovi
orizzonti di riflessione e comprensione.

 

Questo testo, pubblicato per gentile concessione dell’autore e dell’editore, è la prima parte dell’introduzione
al volume collettivo Popshoah? Immaginari e pratiche collettive intorno all'uso pubblico della memoria
dello sterminio degli ebrei d'Europa.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

http://www.ibs.it/code/9788869830143/recchia-luciani-francesc/pop-shoah?-immaginari.html
http://www.ibs.it/code/9788869830143/recchia-luciani-francesc/pop-shoah?-immaginari.html
http://www.ibs.it/code/9788869830143/recchia-luciani-francesc/pop-shoah?-immaginari.html
https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





