
 

La questione ebraica 
Primo Levi
26 Gennaio 2016

Nel 1961 "Storia illustrata", mensile edito da Arnoldo Mondadori e diretto da Gianni Baldi, dedica nel
numero 6 una sezione al tema: “Soluzione finale. Giustizia finale”. L’argomento è la persecuzione
antiebraica. La rivista pubblica nel dossier due capitoli di un libro di Gerard Reitlinger uscito da poco in
Germania “sulle origini politiche e sugli orrori dell’antisemitismo nazista”; un articolo di Marco Cesarini
riguardante il razzismo in Italia; e una tavola rotonda, che apre il periodico, dedicata a “La questione
ebraica”. Si tratta di sette domande rivolte a varie personalità italiane: il filosofo Remo Cantoni, lo
psicologo Cesare Musatti, il giurista Francesco Canelutti e Primo Levi, presentato come un “intellettuale
ebreo reduce dai campi di sterminio e autore di un libro fondamentale sull’argomento”. Si tratta in assoluto,
sino a ulteriori ritrovamenti, della prima “intervista” di Primo Levi, anche se non è esattamente
un’intervista, bensì una serie di domande e risposte all’interno di un questionario sull’antisemitismo. In
Israele è iniziato il processo a Eichmann e il tema è di grande attualità. Non si usano ancora i termini
Olocausto o Shoah in modo generalizzato; la questione dello sterminio è ancora poco dibattuta su giornali a
grande tiratura come "Storia illustrata", per quanto tra mostre e libri il tema sia già noto al pubblico
italiano. Dalle risposte di Levi emergono alcune considerazioni importanti. Il chimico torinese non ha
fiducia “nell’istinto morale dell’umanità, nell’uomo buono naturaliter”; definisce l’antisemitismo “un
impulso irrazionale, di natura intimamente biologica”, riprendendo implicitamente alcuni dei temi presenti
nel capitolo “I sommersi e i salvati” di Se questo è un uomo, là dove parla dell’“animale-uomo”; si tratta di
un tema antropologico ed etologico che non è ancora emerso in modo evidente nella sua opera ma è già
presente. Più che Hobbes il suo riferimento è probabilmente Darwin. Levi non parla in nessuna risposta del
tema del Male, non fa nessun accenno di natura metafisica. Respinge anche l’idea della “colpa collettiva” e
parla di responsabilità di ogni uomo, di ogni tedesco, nella strage dei campi di sterminio. Non è ancora un
riferimento alla “zona grigia”, ma il tema della responsabilità individuale è delineato con nettezza. Fa
inoltre riferimento agli elementi posticci di ascendenza romantica presenti nella ideologia nazista; scrive che
l’impulso irrazionale di natura biologica è “verniciato di filosofia romantica d’accatto”, mettendo a nudo un
tema che è già stato ripreso da vari studiosi, quello della eredità romantica dell’antisemitismo tedesco, che
continuerebbe nel nazismo. Per Levi non c’è nessun motivo razionale nella persecuzione degli ebrei e nello
sterminio; parla d’inutilità, gratuità; l’idea che la storia funziona attraverso la “funzione di utilità” gli
appare ora, dopo la strage nazista, carente. Tutto questo solleva un’inquietudine che non si acquieterà più e
tornerà come un interrogativo continuo nei suoi testi di riflessione sul perché sono esistiti i Lager. Da
ultimo, osserva come sia importante l’educazione dei cittadini sin dai banchi di scuola per una
“restaurazione morale”: imparare cosa è la verità e cosa è la menzogna, e che non si equivalgono.
Indicazione importante perché è solo dall’educazione che può emergere la necessità di ricorrere alla
propria coscienza e non sostituirla con il “culto del Capo che ha sempre ragione”. Questo tema riecheggerà
proprio nella pagina finale del suo ultimo libro I sommersi e i salvati (1986) dove parla delle SS, degli
“aguzzini”, che non erano mediamente dei mostri: “avevano il nostro viso, ma erano stati educati male”.
Una questione ribadita poco più avanti dove si parla della educazione fornita e imposta a scuola dal regime
hitleriano. Si tratta di una questione, quella della educazione, che attende ancora di essere recepita da
pedagogisti ed educatori nella direzione indicata da Levi.

 

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/la-questione-ebraica
https://d10.doppiozero.com/primo-levi-0


***

 

Esistono nella storia altri tentativi di distruzione radicale e programmatica di un popolo simile a quello
perpetrato dal nazismo contro gli Ebrei con la soluzione finale?

 

La storia umana è intessuta di stragi: gli aztechi ad opera degli spagnoli, gli armeni ad opera dei turchi, i
popoli “di colore” in genere ad opera dei colonizzatori. Eppure, attraverso stasi e ricadute, trent’anni fa
sembrava lecito constatare un progresso, lecito ammettere che la distruzione di un popolo così come la
schiavitù, così come la guerra senza legge, fosse cosa appartenente all’infanzia barbarica della civiltà. È stato
il triste privilegio della nostra generazione assistere al risorgere di questi mostri: ci sono forse state, in tempi
remoti, altre stragi di popoli, ma nessuna così feroce, così totale, nelle intenzioni e negli effetti, come quella
voluta dai tedeschi di Hitler nel cuore di questa Europa, che pure si proclama maestra di civiltà al mondo.

 

 

Quali concrete ragioni storiche – di ordine politico, economico, sociale – provocarono proprio in Germania
la decisione di attuare un così folle progetto?

 

Nessuna ragione che possa definirsi concreta: e proprio questa inutilità, questa gratuità, che affiora dai
pubblici discorsi dei grandi nazisti, dalle conversazioni private di Hitler, dalle pagine convulse di Streicher e
di Rosenberg, riempie di inquietudine. Dunque, l’uomo di ieri, e quindi anche quello di oggi, può agire
contro ragione, impunemente; può affermare ovvii errori, e farsi credere e applaudire; può ordinare massacri
insensati ed essere obbedito.

Non ho mai avuto fiducia nell’istinto morale dell’umanità, nell’uomo buono naturaliter: ma credevo che la
storia si potesse interpretare in funzione di utilità. Invece, chi consideri la storia di ieri, non può che restare
perplesso davanti alla strage fine a se stessa, al di fuori di ogni vantaggio privato o collettivo, scaturita
soltanto da un odio di natura zoologica, anzi, biologica, affermato, inculcato, nutrito, lodato come tale.

 

 

Può esistere – e in che misura – una “responsabilità collettiva” del popolo tedesco per il crimine del
genocidio?

 

La stessa espressione “colpa collettiva” è internamente contraddittoria, ed è di invenzione
nazionalsocialistica. Ogni uomo è singolarmente responsabile del suo operato: colpevoli pienamente sono i
tedeschi (e i non tedeschi) che hanno posto mano alle stragi; colpevoli parzialmente i loro complici, fra cui
sarebbe ingiusto dimenticare gli illustri firmatari del Manifesto della Razza nostrano; colpevoli in minior
misura, ma sempre spregevoli, i molti che hanno acconsentito sapendo, ed i moltissimi che hanno evitato di
sapere per ipocrisia e pochezza d’animo.

Si delinea così un quadro ben diverso da quello, eroico, inventato dalla propaganda nazista: non di colpa
collettiva, ma di vita collettiva, di mancanza collettiva di coraggio intellettuale, di insipienza collettiva, di



collettiva rinuncia alla civiltà.

 

 

Quali sono i motivi profondi dell’antisemitismo più o meno sentito e praticato nel corso della storia anche da
altri popoli? E quale delle varie interpretazioni che si questo sentimento aberrante si danno – da quella
religiosa a quella psicoanalitica – si deve considerare la più fondata e convincente?

 

L’antisemitismo ha radici antiche e molteplici: volta a volta, ha avuto carattere religioso, o etnico, o
economico. Ma in Germania, nella sua forma più virulenta, è stato un impulso irrazionale, di natura
intimamente biologica, benché verniciato di filosofia romantica d’accatto. Il carattere rassenbiologisch
dell’antisemitismo nazista era stato apertamente dichiarato dai teorici hitleriani.

D’altra parte nel testo della legislazione di Norimberga è agevole distinguere un colorito sacrale, mistico, che
rappresenta l’estremo portato di un romanticismo distorto e corrotto. L’ebreo non è più un miscredente, o uno
straniero, o un usuraio, ma una idea platonica, una trascendente sorgente di infezione, il nemico eterno. Per
Hitler, i grandi nemici dell’umanità sono San Paolo e Karl Marx, ebrei entrambi, e distruttori rispettivamente
di Roma e della Germania: lo si legge nelle Tischreden raccolte da Martin Bormann.

 

 

Prima del nazismo e dei suoi teorici – tipo Rosenberg – si possono riconoscere dei “profeti
dell’antisemitismo” cui va attribuita parte della responsabilità morale e intellettuale delle persecuzioni
antiebraiche?

 

Molti possono a buon diritto aspirare al titolo di “profeti dell’antisemitismo”, e non tutti sono tedeschi. È
però da ricordare che un gruppo cristiano-sociale con programma nettamente antisemita sedeva al Reichstag
già nel 1870. Ma i profeti disarmati, sia buoni che cattivi, non sembra abbiano influito molto sulle vicende di
questi ultimi secoli, ed è fondato il dubbio che essi rappresentino l’ago della bilancia piuttosto che la carica di
propulsione. Comunque, di fronte alle gesta dei loro discepoli insanguinati, mi pare che le responsabilità di
un Gobineau o di un Chamberlain impallidiscano.

 

 

Esiste ancora nel mondo il pericolo di un ritorno all’antisemitismo o della persecuzione razziale di massa,
coi sistemi di tipo nazista?

 

L’antisemitismo non è spento, e persecuzioni razziali di massa possono ritornare. Nasser in Egitto afferma
apertamente che la eliminazione degli ebrei (e dei cristiani) è parte essenziale della sua “ideologia”. Il
processo ai medici ebrei, promosso da Stalin e da Beria, è stato un sintomo allarmante. Né meno allarmanti
sono le imprese dei giovani dissennati che vengono segnalate in ogni parte del mondo. Si tratta di saltuari atti
di violenza gratuita, indirizzati contro vittime scelte quasi a caso; ma la loro parentela con lo squadrismo e il
nazismo è palese, e spesso confessata. Un nuovo Hitler, che in qualsiasi paese venisse a prevalere, e



disponesse delle terribili armi della tecnica e della propaganda moderne, troverebbe seguaci con facilità
irrisoria. Ora, l’esperienza insegna che in questi casi il capro espiatorio, l’oggetto della violenza, viene
ricercato in una minoranza: e finora, in Europa, la minoranza tipica, paradigmatica, è quella ebraica.

 

 

Il processo Eichmann e la documentazione delle nefandezze naziste hanno un valore educativo ed esemplare
soprattutto nei confronti delle nuove generazioni? Servono a combattere efficacemente ogni forma di odio
razziale e ogni tipo di ideologia di tipo nazista e fascista.

 

Il processo Eichmann e la documentazione delle nefandezze naziste hanno un indubbio valore educativo, ma
non bastono. La loro efficacia, la loro portata, non sarà grande finché permane, in Germania ed anche in
Italia, l’ambiguo clima di vacanza morale che è stato instaurato dal fascismo, e gli sopravvive parte per
inerzia, parte per sciocco calcolo.

Questa necessaria restaurazione morale non può venire che dalla scuola. Che Eichmann sia colpevole, salta
agli occhi; ma occorre che ogni cittadino, fin dai banchi della scuola, impari che cosa significa verità e
menzogna, e che non si equivalgono; e che si può macchiarsi di colpe gravissime a partire dal momento in
cui si abdichi alla propria coscienza per sostituirla col culto del Capo “che ha sempre ragione”.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



