
 

Star Wars. Mitologia Jedi e cultura convergente 
Gianluca De Sanctis
30 Dicembre 2015

Per spiegare l’incredibile successo ottenuto da Star Wars nei suoi quasi quarant’anni di vita alcuni non hanno
esitato a chiamare in causa la nozione di “mito”, senza tuttavia preoccuparsi di specificare le ragioni di tale
definizione o valutarne seriamente l’attendibilità. Come si sa nel linguaggio moderno in effetti il termine
“mito” viene applicato, forse in modo troppo superficiale, a tutti quegli oggetti culturali che hanno in qualche
modo colonizzato l’immaginario collettivo finendo per imporsi all’attenzione anche di chi non si considera
un fan. Nel caso di Star Wars tuttavia l’appellativo di “mito” rischia di recuperare il suo significato originale,
ossia quello di racconto (nel senso più largo del termine) che presenta un certo tipo di requisiti o elementi,
che lo distinguono nettamente da altre tipologie di testo narrativo. Ovviamente esistono un’infinità di
definizioni di “mito” e persino i Greci, che ne sono gli inventori, non erano d’accordo quando si trattava di
dire cosa fosse un mythos. Per semplificarci il compito faremo nostra la definizione, semplice ma al tempo
stesso estremamente affidabile, proposta diversi anni fa dal filologo svizzero Walter Burkert, secondo cui i
miti altro non sarebbero che racconti tradizionali forniti di una loro «significatività». Il mito, dunque, è un
racconto che viene da lontano, che ha attraversato il tempo, ha resistito al tempo, e che in virtù di questa sua
forza continua a godere di una certa autorità nel presente, continua cioè ad essere «significativo» sul piano
culturale. Vediamo allora se il nostro testo possiede questi due requisiti.

 

Per quanto riguarda il primo punto, bisogna innanzitutto intendersi sulla quantità di tempo che deve
necessariamente trascorrere perché un racconto possa essere definito «tradizionale». Se la risposta
presuppone come unità di misura i secoli è ovvio che Star Wars non può rientrare nel novero dei racconti
tradizionali. Se invece consideriamo come indice di tradizione non tanto l’antichità del racconto in sé e per
sé, quanto l’antichità dei materiali narrativi che lo compongono, allora le cose cambiano. Si potrebbe infatti
sostenere che anche un racconto nuovo di zecca è «tradizionale» se è lo è la sua morfologia e i mitemi di cui
risulta composto. È il caso di Alice nel paese delle meraviglie di Lewis Carroll o di King Kong di Merian C.
Cooper. Del resto, lo stesso George Lucas ha dichiarato più volte di essersi ispirato alle opere di Joseph
Campbell, saggista e storico delle religioni, molto famoso in America, secondo il quale la struttura ricorrente
in ogni mitologia, il fulcro di qualunque racconto mitologico, è rappresentata dal «viaggio dell'eroe». Nella
sua opera più famosa, The Hero with a Thousand Faces, egli si è proposto di fare con i miti quello che a suo
tempo James George Frazer aveva fatto con i riti: raccogliere, analizzare, comparare un’infinità di racconti
mitici provenienti dalle culture più disparate per rintracciare una sorta di struttura archetipica (basic pattern),
l’ossatura fondamentale di qualunque racconto mitologico. Seguendo il modello proppiano, Campbell arrivò
così ad individuare nel «viaggio dell’eroe» ben 17 tappe, divise in tre sequenze principali: partenza;
iniziazione e ritorno. Ora, se Lucas ha seguito lo schema di Campbell, è evidente che il suo racconto non può
che suonare come «tradizionale».

 

Veniamo ora alla «significatività», ossia all’efficacia che il mito possiede a livello sociale, culturale,
letterario, artistico. In molti sostengono che Star Wars occupi nell’America contemporanea il ruolo che i
poemi omerici avevano nell’antica Grecia o altre mitologie hanno avuto presso altre culture. Inutile dire che

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/star-wars-mitologia-jedi-e-cultura-convergente
https://d10.doppiozero.com/gianluca-de-sanctis
http://it.wikipedia.org/wiki/Merian_C._Cooper
http://it.wikipedia.org/wiki/Merian_C._Cooper


simili analogie richiedono grande cautela. Solo per restare al mondo greco, è ovvio che i tempi, i luoghi, i
destinatari della performance di un aedo o di una trilogia tragica hanno ben poco a che vedere con i tempi, i
luoghi, i destinatari di un testo cinematografico. Per non parlare degli scopi. Tuttavia, se la «significatività»
di un mito consiste nella capacità di trasmettere idee, valori e modelli di comportamento in esso contenuti,
non vi è dubbio che anche questo secondo requisito sia pienamente soddisfatto dal nostro candidato: Star
Wars è stato talmente significativo da aver generato, oltre ad un vasto impero economico, un intero universo
narrativo e iconografico (il cosiddetto Universo Espanso), e persino una vera e propria religione.

 

Quest’ultimo è forse l’aspetto più interessante dal punto di vista sociologico prodotto, seppure
involontariamente, dal testo di Lucas. Per dare un’idea del fenomeno basti pensare che nel censimento del
2001, più di 390.000 cittadini del Regno Unito hanno specificatamente indicato, accanto alla casella other
religion, «Jedi». Ma il Jedi Census Phaenomenon non è rimasto confinato all’Inghilterra, ha attecchito anche
in Australia, Canada e Nuova Zelanda, guadagnandosi così l’attenzione dei media, di sociologi, antropologi e
storici delle religioni. Da allora sono fiorite, soprattutto nei paesi di lingua anglosassone, diverse comunità
religiose che professano i valori della dottrina Jedi e tentano di metterli in pratica nella vita di tutti i giorni.
Molte di esse sono riuscite a farsi riconoscere ufficialmente dalle istituzioni, come il Temple of the Jedi
Order che dispone di un suo codice, di suoi sacerdoti, di un suo calendario liturgico. I suoi membri inoltre
non solo si definiscono «veri Jedi» (real Jedi), ma rivendicano con forza la loro indipendenza rispetto ai
personaggi della saga creata da Lucas. I film di Star Wars, sostengono, non sono altro che «parabole» alle
quali ispirarsi, come le vite di Buddha, di Gesù, di San Francesco, di Gandhi, etc. Per i seguaci della Jedi
Doctrine Lucas non ha fatto altro che fornire una terminologia comune a una serie di ideali morali e religiosi
innati nell’uomo e preesistenti alle sue creazioni filmiche, le quali, dunque, non possono convalidare, né
tanto meno negare la legittimità della chiesa jedista.

Questo genere di osservazioni mettono in discussione il concetto stesso di religione. Ha davvero senso
distinguere tra religioni che pretendono di essere storicamente fondate e religioni palesemente inventate? O
meglio, cosa è che rende una religione più autorevole di un’altra? E ancora, una religione che ha il suo testo
di fondazione in un’opera cinematografica è per questo meno autorevole rispetto a una religione tradizionale,
strutturata e ufficialmente riconosciuta?

 

Tutto ciò ci induce a riflettere sull’incredibile potere suggestivo e mitopoietico del cinema, l’arte in cui si
realizza più compiutamente il meccanismo dell’illusione drammatica. È questa l’espressione utilizzata dal
poeta romantico Samuel Taylor Coleridge (1772-1834) per definire il principio in base al quale il lettore, nel
nostro caso lo spettatore, decide di sospendere temporaneamente e volontariamente la propria incredulità nei
confronti di racconti, fatti e personaggi non reali, frutto dell’immaginazione di un qualche autore. Si tratta in
sostanza di una sorta di patto che stringiamo con noi stessi quando andiamo a teatro, al cinema o anche
quando leggiamo un libro, per cui fingiamo di credere in quello che stiamo per vedere, leggere o ascoltare,
indipendentemente dal contenuto più o meno inverosimile della narrazione. In virtù di questo patto può
accadere che una storia, se è una buona storia ed è ben raccontata, riesca a stringerci con tanta forza che,
anche quando chiudiamo il libro o nella sala cinematografica si riaccendono le luci, a stento riusciamo a
liberarci dai lacci della sua suggestione. A volte per riaversi è sufficiente qualche ora, una bella passeggiata
all’aria aperta, una chiacchierata con un amico, insomma un po’ di moto nella realtà. In altri casi invece
possono passare dei giorni; in altri ancora la cosa è più complicata: i lacci della suggestione invece di
evaporare si solidificano, trasformandosi in vere e proprie credenze. Per cui si può arrivare a credere, in totale
buona fede, che una teologia cinematografica sia plausibile e possa funzionare anche nel mondo reale. E
poiché la forza di una credenza non dipende da un criterio di verità oggettivo, ma dalla sua utilità pratica, da
suo cash-value come direbbe William James, l’oggetto della credenza non deve necessariamente essere vero,
è sufficiente che sia vero per chi vi crede. In altre parole, il desiderio di credere è molto spesso sufficiente per
credere.



 

La domanda, dunque, che un sociologo delle religioni deve porsi di fronte ad un fenomeno come il Jedismo
non riguarda la sua plausibilità, ma piuttosto le ragioni del suo successo. La recente affermazione delle
cosiddette «religioni inventate» (invented religions) non dipende soltanto dal mezzo o dal modo i cui sono
state diffuse, ma anche e soprattutto dalla loro capacità di intercettare le aspirazioni e i bisogni delle persone,
e di rispondervi in maniera pragmatica. Come nel caso dei miti, le narrazioni su cui esse si fondano non sono
vere, ma non per questo sono meno «significative». Anzi la «significatività» fa sì che tali narrazioni sfuggano
al controllo del loro autore e guadagnino un’esistenza autonoma, alimentata delle risonanze emotive del
pubblico e del suo desiderio di condivisione. Attraverso questo processo le creazioni filmiche tendono ad
oggettivarsi, ad assumere una qualche consistenza sociale, e dunque, in un certo senso, a divenire «vere».

Il sociologo delle religioni Adam Possamai parla a questo proposito di «hyper-real religions». La nozione di
iper-reale, così come quella correlata di «simulacrum», è tratta dagli studi di Jean Baudrillard. Secondo il
filosofo francese, l’industria dello spettacolo, le nuove tecnologie e i mezzi di comunicazione di massa hanno
sostituito la realtà con un suo simulacro, con una sua immagine artificiale, che però è talmente sofisticata e
seducente da essere scambiata per reale. Anzi è «iperreale», cioè più reale del reale. Ma l’aspetto più
interessante, e per certi versi inquietante, della teoria di Baudrillard, è il fatto che il mondo iperreale non si
limita a offrire ai suoi fruitori esperienze molto più intense e coinvolgenti rispetto a quelle della banale vita
quotidiana, ma indirettamente li stimola a ricercare quelle stesse esperienze anche al di fuori del simulacro,
nella vita di tutti i giorni. I modelli, le immagini e i codici dei mondi iperreali sono in grado di determinare i
pensieri e i comportamenti di chi li abita. In altre parole, l’iperreale finisce per rendere simile a sé anche il
reale, plasmandolo a sua immagine e somiglianza. Inutile dire che la linfa vitale che alimenta i mondi
iperreali scorre lungo la rete. Internet può essere a buon diritto considerato il simulacro dei simulacri, o
meglio il mezzo attraverso il quale i diversi simulacri crescono ed espandono il loro dominio a scapito dei
mondi reali.

 

In questo senso potremmo dire che il Jedismo, con le sue infinite piccole comunità, più o meno serie, è un
prodotto di quella che Henry Jenkins ha chiamato «cultura convergente», che nasce e prospera attraverso il
web, dove i fan si uniscono, mettono insieme le loro passioni, discutono, insomma, “convergono”
sull’oggetto del loro desiderio, esercitando su di esso il proprio potere creativo. Ogni anno la saga viene
celebrata in tutto il mondo da migliaia di fan che organizzano convention, raduni, vere e proprie parate in
costume (l’equivalente moderno di un rito antico?). Non si tratta di cerimonie religiose nel senso proprio del
termine, ma il confine tra il fan e il devoto può essere molto labile. Le chiese jediste nascono dalla medesima
istanza, tradurre il racconto in atto, ma perseguono il loro scopo a un livello molto più alto che interessa la
stessa realtà sociale. I real Jedi non si limitano a commemorare il testo filmico, intendono realizzarlo
concretamente nell’esperienza quotidiana, vogliono essere dei veri Jedi, o meglio, vivere da Jedi. Se la forza
di una religione dipende dalla sua capacità di migliorare la vita delle persone, aiutandole a realizzare la
propria identità individuale e sociale, poco importa quale sia l’origine o la natura del racconto sul quale essa
pretende di fondarsi. L’importante è che il racconto circoli, diventi oggetto di comunicazione, in altre parole,
che abbia un pubblico di cui riesca a catalizzare attese e speranze.

 

Una versione più completa ed estesa di questo articolo è stata pubblicata in S. Botta e T. Canella (a cura di),
Le Religioni e le Arti. Confronti interdisciplinari in epoca contemporanea, Quaderni di Studi e Materiali di
Storia delle Religioni, Morcelliana, Brescia 2015, pp. 130-153.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



