DOPPIOZERO

Star Wars. Mitologia Jedi e cultura conver gente

Gianluca De Sanctis
30 Dicembre 2015

Per spiegare I’ incredibile successo ottenuto da Star Wars nei suoi quasi quarant’ anni di vita alcuni non hanno
esitato a chiamare in causalanozione di “mito”, senza tuttavia preoccuparsi di specificare leragioni di tale
definizione o valutarne seriamente I’ attendibilit. Come si sanel linguaggio moderno in effetti il termine
“mito” viene applicato, forse in modo troppo superficiale, atutti quegli oggetti culturali che hanno in qualche
modo colonizzato I'immaginario collettivo finendo per imporsi all’ attenzione anche di chi non si considera
un fan. Nel caso di Star Wars tuttavial’ appellativo di “mito” rischiadi recuperare il suo significato originale,
ossia quello di racconto (nel senso piu largo del termine) che presenta un certo tipo di requisiti o elementi,
che lo distinguono nettamente da altre tipologie di testo narrativo. Ovviamente esistono un’infinita di
definizioni di “mito” e persino i Greci, che ne sono gli inventori, non erano d accordo quando si trattava di
dire cosa fosse un mythos. Per semplificarci il compito faremo nostra la definizione, semplice ma a tempo
stesso estremamente affidabile, proposta diversi anni fadal filologo svizzero Walter Burkert, secondo cui i
miti atro non sarebbero che racconti tradizionali forniti di unaloro «significativita». 11 mito, dunque, € un
racconto che viene dalontano, che ha attraversato il tempo, haresistito al tempo, e chein virtu di questa sua
forza continua a godere di una certa autorita nel presente, continua cioe ad essere «significativo» sul piano
culturale. Vediamo allora seil nostro testo possiede questi due requisiti.

Per quanto riguarda il primo punto, bisogna innanzitutto intendersi sulla quantita di tempo che deve
necessariamente trascorrere perché un racconto possa essere definito «tradizionale». Se larisposta
presuppone come unita di misurai secoli € ovvio che Sar Wars non puo rientrare nel novero dei racconti
tradizionali. Se invece consideriamo come indice di tradizione non tanto I’ antichita del racconto in sé e per
sé, quanto I’ antichita del materiali narrativi che lo compongono, alorale cose cambiano. Si potrebbe infatti
sostenere che anche un racconto nuovo di zecca e «tradizionale» se € lo € lasuamorfologia e i mitemi di cui
risulta composto. E il caso di Alice nel paese delle meraviglie di Lewis Carroll o di King Kong di Merian C.
Cooper. Del resto, |o stesso George Lucas ha dichiarato piu volte di essersi ispirato alle opere di Joseph
Campbell, saggista e storico delle religioni, molto famoso in America, secondo il quale la struttura ricorrente
in ogni mitologia, il fulcro di qualunque racconto mitologico, € rappresentata dal «viaggio dell'eroe». Nella
sua opera pit famosa, The Hero with a Thousand Faces, egli si € proposto di fare con i miti quello che asuo
tempo James George Frazer aveva fatto con i riti: raccogliere, analizzare, comparare un’infinita di racconti
mitici provenienti dalle culture piu disparate per rintracciare una sorta di struttura archetipica (basic pattern),
I’ ossatura fondamentale di qualunque racconto mitologico. Seguendo il modello proppiano, Campbell arrivo
cosi ad individuare nel «viaggio dell’ eroe» ben 17 tappe, divise in tre sequenze principali: partenza;
iniziazione e ritorno. Ora, se Lucas ha seguito lo schema di Campbell, € evidente cheil suo racconto non pud
che suonare come «tradizional e».

Veniamo ora alla «significativita», ossiaal’ efficacia che il mito possiede alivello sociale, culturale,
letterario, artistico. In molti sostengono che Star Wars occupi nell’ America contemporaneail ruolo chei
poemi omerici avevano nell’ antica Grecia o atre mitologie hanno avuto presso altre culture. Inutile dire che


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/star-wars-mitologia-jedi-e-cultura-convergente
https://d10.doppiozero.com/gianluca-de-sanctis
http://it.wikipedia.org/wiki/Merian_C._Cooper
http://it.wikipedia.org/wiki/Merian_C._Cooper

simili analogie richiedono grande cautela. Solo per restare al mondo greco, € ovvio chei tempi, i luoghi, i
destinatari della performance di un aedo o di unatrilogiatragica hanno ben poco a che vedere con i tempi, i
luoghi, i destinatari di un testo cinematografico. Per non parlare degli scopi. Tuttavia, se la «significativita»
di un mito consiste nella capacita di trasmettere idee, valori e modelli di comportamento in contenuti,
non vi & dubbio che anche questo secondo requisito sia pienamente soddisfatto dal nostro candidato: Sar
Wars é stato talmente significativo da aver generato, oltre ad un vasto impero economico, un intero universo
narrativo e iconografico (il cosiddetto Universo Espanso), e persino unaverae propriareligione.

Quest’ ultimo e forse I’ aspetto piu interessante dal punto di vista sociologico prodotto, seppure
involontariamente, dal testo di Lucas. Per dare un’idea del fenomeno basti pensare che nel censimento del
2001, piu di 390.000 cittadini del Regno Unito hanno specificatamente indicato, accanto alla casella other
religion, «Jedi». Mail Jedi Census Phaenomenon non e rimasto confinato all’ Inghilterra, ha attecchito anche
in Australia, Canada e Nuova Zelanda, guadagnandosi cosi |’ attenzione dei media, di sociologi, antropologi e
storici delle religioni. Da allora sono fiorite, soprattutto nel paesi di lingua anglosassone, diverse comunita
religiose che professano i valori della dottrina Jedi e tentano di metterli in praticanellavitadi tutti i giorni.
Molte di esse sono riuscite afars riconoscere ufficialmente dalle istituzioni, come il Temple of the Jedi
Order che dispone di un suo codice, di suoi sacerdoti, di un suo calendario liturgico. | suoi membri inoltre
non solo s definiscono «veri Jedi» (real Jedi), marivendicano con forzalaloro indipendenza rispetto ai
personaggi della saga creatadaLucas. | film di Sar Wars, sostengono, non sono altro che «parabole» alle
quali ispirarsi, come le vite di Buddha, di Gesu, di San Francesco, di Gandhi, etc. Per i sequaci della Jedi
Doctrine Lucas non hafatto atro che fornire unaterminologia comune a una serie di ideali morali e religiosi
innati nell’ uomo e preesistenti alle sue creazioni filmiche, le quali, dunque, non possono convalidare, né
tanto meno negare la legittimita della chiesa jedista

Questo genere di osservazioni mettono in discussioneil concetto stesso di religione. Ha davvero senso
distinguere trareligioni che pretendono di essere storicamente fondate e religioni palesemente inventate? O
meglio, cosa é che rende unareligione piu autorevole di un’atra? E ancora, unareligione che hail suo testo
di fondazione in un’ opera cinematografica e per questo meno autorevole rispetto a unareligione tradizionale,
strutturata e ufficialmente riconosciuta?

Tutto cio ci induce ariflettere sull’ incredibil e potere suggestivo e mitopoietico del cinema, I’artein cui s
realizza piti compiutamente il meccanismo dell’illusione drammatica. E questa |’ espressione utilizzata dal
poeta romantico Samuel Taylor Coleridge (1772-1834) per definireil principio in base al qualeil lettore, nel
nostro caso lo spettatore, decide di sospendere temporaneamente e volontariamente la propriaincredulita nel
confronti di racconti, fatti e personaggi non reali, frutto dell’immaginazione di un qualche autore. Si trattain
sostanza di una sortadi patto che stringiamo con noi stessi quando andiamo a teatro, a cinema o anche
guando leggiamo un libro, per cui fingiamo di credere in quello che stiamo per vedere, leggere o ascoltare,
indipendentemente dal contenuto pit 0 meno inverosimile della narrazione. In virtu di questo patto puo
accadere che una storia, se € una buona storia ed e ben raccontata, riesca a stringerci con tantaforza che,
anche quando chiudiamo il libro o nella sala cinematografica si riaccendono le luci, a stento riusciamo a
liberarci dai lacci della sua suggestione. A volte per riavers € sufficiente qualche ora, una bella passeggiata
all’ aria aperta, una chiacchierata con un amico, insommaun po’ di moto nellarealta. In atri cas invece
possono passare dei giorni; in altri ancoralacosaé piu complicata: i lacci della suggestione invece di
evaporare s solidificano, trasformandosi in vere e proprie credenze. Per cui Si pud arrivare acredere, in totale
buona fede, che unateologia cinematografica sia plausibile e possa funzionare anche nel mondo reale. E
poiché laforza di una credenza non dipende da un criterio di verita oggettivo, ma dalla sua utilita pratica, da
suo cash-value come direbbe William James, |’ oggetto della credenza non deve necessariamente essere vero,
e sufficiente che siavero per chi vi crede. In altre parole, il desiderio di credere € molto spesso sufficiente per
credere.



Ladomanda, dunque, che un sociologo delle religioni deve porsi di fronte ad un fenomeno come il Jedismo
non riguarda la sua plausibilita, ma piuttosto le ragioni del suo successo. La recente affermazione delle
cosiddette «religioni inventate» (invented religions) non dipende soltanto dal mezzo o dal modo i cui sono
state diffuse, ma anche e soprattutto dalla loro capacita di intercettare le aspirazioni e i bisogni delle persone,
e di rispondervi in maniera pragmatica. Come nel caso dei miti, le narrazioni su cui esse si fondano non sono
vere, manon per questo sono meno «significative». Anzi la «significativita» fa si che tali narrazioni sfuggano
a controllo del loro autore e guadagnino un’ esistenza autonoma, alimentata delle risonanze emotive del
pubblico e del suo desiderio di condivisione. Attraverso questo processo e creazioni filmiche tendono ad
oggettivarsi, ad assumere una qual che consistenza sociae, e dunque, in un certo senso, adivenire «vere».

Il sociologo delle religioni Adam Possamai parla a questo proposito di «hyper-real religions». Lanozione di
iper-reae, cosi come quella correlatadi «simulacrumy», e trattadagli studi di Jean Baudrillard. Secondo il
filosofo francese, I'industria dello spettacolo, le nuove tecnologie ei mezzi di comunicazione di massa hanno
sostituito larealta con un suo simulacro, con una suaimmagine artificiale, che pero é talmente sofisticata e
seducente da essere scambiata per reale. Anzi € «iperreale», cioe pill reale del reale. Mal’ aspetto piu
interessante, e per certi versi inquietante, dellateoriadi Baudrillard, eil fatto che il mondo iperreale non si
limitaa offrire ai suoi fruitori esperienze molto piu intense e coinvolgenti rispetto a quelle della banale vita
guotidiana, ma indirettamente li stimola aricercare quelle stesse esperienze anche a di fuori del ssmulacro,
nellavitadi tutti i giorni. | modelli, le immagini ei codici dei mondi iperreali sono in grado di determinarei
pensieri ei comportamenti di chi li abita. In atre parole, |’iperreale finisce per rendere simile a sé ancheiil
reale, plasmandolo a suaimmagine e somiglianza. Inutile dire che lalinfavitale che alimentai mondi
iperreali scorre lungo larete. Internet puo essere a buon diritto considerato il ssmulacro dei simulacri, 0
meglio il mezzo attraverso il qualei diversi ssimulacri crescono ed espandono il loro dominio a scapito dei
mondi reali.

In questo senso potremmo dire che il Jedismo, con le sue infinite piccole comunitd, pit 0 meno serie, € un
prodotto di quella che Henry Jenkins ha chiamato «cultura convergente», che nasce e prospera attraverso il
web, dovei fan si uniscono, mettono insieme le loro passioni, discutono, insomma, “ convergono”

sull’ oggetto del loro desiderio, esercitando su di il proprio potere creativo. Ogni anno la saga viene
celebratain tutto il mondo damigliaiadi fan che organizzano convention, raduni, vere e proprie paratein
costume (I" equivalente moderno di un rito antico?). Non si tratta di cerimonie religiose nel senso proprio del
termine, mail confinetrail fan eil devoto puo essere molto labile. Le chiese jediste nascono dalla medesima
istanza, tradurre il racconto in atto, ma perseguono il loro scopo a un livello molto piu alto che interessala
stessarealta sociale. | real Jedi non si limitano acommemorare il testo filmico, intendono realizzarlo
concretamente nell’ esperienza quotidiana, vogliono essere dei veri Jedi, o meglio, vivere da Jedi. Selaforza
di unareligione dipende dalla sua capacita di migliorare lavita delle persone, aiutandole areaizzare la
propriaidentitaindividuale e sociale, poco importaquale sial’ origine o la natura del racconto sul quale essa
pretende di fondarsi. L’ importante & cheil racconto circoli, diventi oggetto di comunicazione, in atre parole,
che abbia un pubblico di cui riesca a catalizzare attese e speranze.

Unaversione piu completa ed estesa di questo articolo € stata pubblicatain S. Bottae T. Canella (acuradi),
Le Religioni ele Arti. Confronti interdisciplinari in epoca contemporanea, Quaderni di Studi e Materiali di
Storia delle Religioni, Morcelliana, Brescia 2015, pp. 130-153.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




