
 

Metafore e realtà del Sinodo 
Andrea Grillo
30 Novembre 2015

Nel suo articolo Commento alla relazione finale, Francesca Rigotti muove una serie di osservazioni al
documento conclusivo del Sinodo dei Vescovi. E lo fa “dall'esterno”, come è giusto per chi osserva una realtà
cui non appartiene e che dimostra, per questo, di conoscere molto approssimativamente, quasi per sentito
dire. Ma, appunto, proprio per questo motivo, che non dovrebbe sfuggire a un metaforologa, le metafore
delle quali parla vengono lette, pressoché sempre, come se non fossero tali. Prendendo le metafore non come
“mezzi di trasporto”, ma come “cose”, l'autrice finisce per infilarsi in piccoli e grandi vicoli ciechi. Da parte
mia esprimo anche il mio consenso ad alcune delle critiche che l'autrice muove al documento. Ma mi sembra
di dover consentire “dall'interno” e “secondo metafora”. Cerco di spiegare che cosa intendo con questo.

 

a) La questione che Rigotti solleva inizialmente – e che conserva come “basso continuo” per tutto il suo testo
– è una rigida separazione tra logiche del Sinodo cattolico e logiche “comuni” o “laiche”. Il mondo
contemporaneo non è la Chiesa, certo, e la Chiesa non ha alcun potere di determinare, da sola, il mondo
contemporaneo. Su questo Rigotti ha ragione. Ma questo non significa affatto che la Chiesa cattolica,
tenendo fermo questo principio di distinzione, non possa dire, con tutta la sua autorevolezza, una parola sulla
famiglia, sul matrimonio e sulla cultura di oggi. Qui io capisco bene come il “pregiudizio” anticattolico – per
così dire – si alimenti per esperienza storica. La Chiesa cattolica, per quasi due secoli, non ha accettato la
società “aperta”. E questo pesa anche sui giudizi di Rigotti, inevitabilmente. Ma altrettanto chiaramente
dobbiamo riconoscere che vi è un percorso, non facile e non lineare, con cui, da almeno 50 anni, ci si è
avviati su una via di mediazione con il mondo moderno e di valorizzazione della libertà, della coscienza, del
desiderio, del corpo... Leggere il documento sinodale del 2015 appiattendolo sui canoni di condanna
tridentini o sul Syllabus di Pio IX è una operazione troppo diretta, troppo poco metaforica, troppo
semplicistica. Conferma tutti nei loro pregiudizi, ma rischia di non offrire alcun vero chiarimento.

 

b) Non vi è dubbio che la tensione tra l'oggetto famiglia e la “forma istituzionale” del Sinodo crei qualche
non piccola tensione: una comprensione delle dinamiche familiari da parte di “maschi celibi” è
effettivamente una questione seria, alla quale, tuttavia, possiamo dare solo una risposta istituzionale,
modificando gli assetti e le procedure, in vista di una migliore percezione della realtà. Ma anche qui, la
metaforologa usa la metafora in modo minore, quasi solo per giocare in difesa! Come Giulietta non è il sole,
così i “padri” non sarebbero padri? Tutto qui? Solo una fredda riduzione del linguaggio alla mera “fattualità”
sarebbe la nostra salvezza? Non mi stupisce il vigoroso richiamo alla realtà. In questo l'autrice si muove
secondo una linea di “sano realismo”, che invita a non usare le parole come “nascondigli”. Benissimo. Ma
per “fare cose con parole”, dobbiamo confidare in un regime metaforico che illustri la bellezza delle persone
e dei cuori, delle scelte e delle vite, con “finzioni” che sono più vere della stessa realtà! È inevitabile che una
grande tradizione religiosa parli “mataforice”. Questa è, in larga parte, la sua salvezza. Benedette metafore,
che impediscono di oggettivare del tutto Dio, autorità, salvezza. Preferisco una chiesa che sappia parlare
“metaforicamente” della famiglia, piuttosto che una Chiesa che la definisce come “valore non negoziabile”.
Ma forse, proprio per questo, non sono così lontano da quanto intende qui Rigotti.

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/metafore-e-realta-del-sinodo
https://d10.doppiozero.com/andrea-grillo
https://d10.doppiozero.com/materiali/commenti/commento-alla-relazione-finale-del-sinodo-dei-vescovi


 

c) Missione, crescita demografica, invasione di territori di competenza statale: su questi tre temi l'autrice
mostra una forte resistenza a entrare nella logica del testo che giudica. In questo caso è forse un “eccesso
metaforico” a condizionarla. Non si può leggere “missione” come se fosse sinonimo di “conquista”,
“incremento demografico” come se fosse “automatismo riproduttivo”, invasione di territorio pubblico come
se l'ambiente ideale della religione fosse solo l'orticello privato. Su tutti questi punti, in verità, occorre una
considerazione “tecnica” delle questioni. Usare le metafore come se fosse “cose” e i linguaggi tecnici come
se fossero metafore è molto rischioso, permette anche qualche gioco di parole, ma resta troppo lontano dalla
realtà.

 

d) Infine, la natura. Certo, la tradizione ecclesiale cattolica è molto segnata da questo concetto, che nei secoli
ha subìto una profonda trasformazione e non può essere utilizzato con troppa disinvoltura. Soprattutto, credo
si debba riconoscere un dato fondamentale: con “natura” per molti secoli si è indicato un livello “comune” di
esperienza degli uomini. Se oggi lo si usa per dividere, per contrapporre, per preservare, per imporre, quel
concetto risulta modificato, spesso svuotato e non raramente del tutto pregiudicato.

 

Ma, detto questo, non comprendo bene quale sia la istanza fondamentale del discorso che sulla natura
propone Francesca Rigotti. Soprattutto quando contrappone le evidenze “naturali” di una coppia omosessuale
alle considerazioni con cui Paolo, nella lettera agli Efesini, delinea i rapporti tra marito e moglie in analogia
con Cristo e la Chiesa. Qui, mi sembra, deve essere fatta una certa chiarezza.

 

Una esperta di metaforologia non può leggere un testo di Paolo come se fosse una ricetta di cucina. Quel
testo è stato letto, purtroppo, con scarso senso delle metafore, non solo da Rigotti, ma anche da una lunga
tradizione ecclesiale. Che con molta fatica, e solo con Giovanni XXIII, ha saputo elaborare una ermeneutica
del testo all'altezza della storia. Il condizionamento con cui nella storia Paolo ha parlato alle generazioni fa
parte della grande tradizione ecclesiale e non può essere semplicemente legato a un significato “senza
commenti”. Il caro prezzo che Rigotti paga, per potersi ritenere estranea alla tradizione cristiana, è di essere
costretta a sposare la peggiore interpretazione fondamentalistica del testo sacro, nella quale si allea,
inconsapevolmente, al peggior tradizionalismo reazionario. Essa propone una interpretazione di Paolo che
assomiglia a quella proposta dai più chiusi e dai più gretti tra i Padri sinodali, e sembra totalmente ignorare la
complicata storia della interpretazione di un brano fondamentale per la tradizione sul matrimonio. La
Scrittura, infatti, proprio in quanto è “ispirata”, trova la sua verità non dietro, ma davanti ad essa, non
all'inizio, ma alla fine! Non è questa, in fondo, una delle forme più belle e più commoventi di “tradizione
metaforica”? Ancora oggi, sì, anche oggi quella parola è vigente, come testo autorevole, il cui significato,
però, non è imbalsamato in un museo – non importa se tradizionalista o progressista – ma è affidato alla
lettura ispirata delle generazioni a venire. La Scrittura, che certo scaturisce da una società chiusa e centrata, è
destinata a (e prefigura) una società aperta e plurale. A volerla chiudere in una società chiusa sono coloro che
non ne colgono più il senso metaforico. Non credo che Francesca Rigotti potrebbe sentirsi del tutto estranea a
questo modo dinamico e “in uscita” di comprendere il testo paolino. O forse mi sbaglio e preferisce
ignorarlo?

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



