DOPPIOZERO

Da Marcel Proust al capro espiatorio

René Girard
22 Novembre 2015

A René Girard abbiamo posto alcune domande sul senso generale e sulleimplicazioni delle suetesi.

René Girard

Lei hainiziato la sua attivita come critico letterario nei primi anni ' 60, sviluppando la nozione di desiderio
mimetico: si desidera appropriarsi di cio che gli altri desiderano e questo provoca il conflitto, la violenza.

Ho cominciato con laletteratura. In un’epocain cui tutti ponevano I’ accento sulla differenza. Si, lamia
indagine partiva mettendo in rilievo il gioco del desiderio mimetico; ad sto ritornando oggi, perché lo
ritrovo nel teatro di Shakespeare. Si trattava, per certi aspetti, di una prospettiva antistrutturalistica perché le
distinzioni binarie dello strutturalismo, che vorrebbero essere costitutive della cultura, hanno sempre una
reciprocita tale da assomigliare molto a un’indifferenziazione. 11 desiderio mimetico genera poi la violenza,


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/da-marcel-proust-al-capro-espiatorio
https://d10.doppiozero.com/rene-girard

che non eil frutto dellararita, e non stané nel soggetto né nell’ oggetto, ma nel rapporto trai soggetti. La
violenza e mimetica e il meccanismo del capro espiatorio € una configurazione mimeticatrale altre.

InLaviolenzaeil sacro, lei ha sostenuto che in momenti di crisi, cioe di differenziazione sociale, viene
trovata una soluzione mediante il sacrificio, con il quale la violenza collettiva si scarica su una vittima
espiatoria. La vittima uccisa diventa sacra, e in questo modo I’ ordine si ristabilisce. Sembrerebbe quindi che
il sacro sia elemento essenziale per la fondazione del sociale, ma anche che non sia possibile sfuggire a un
rapporto tra violenza e sacro.

Forse non & impossibile, in assoluto, eludere questo rapporto, mala storia concreta non lo ha eluso. 1o ho
cercato di ricostruire il passaggio che conduce dall’ animale all’ uomo per quanto riguarda il mimetismo: solo
cosi si puo evitare un’ antropologia caduta dal cielo, un’ antropologia del contratto sociale, e, inoltre, solo cosi
si puo anche tener conto dell’ etol ogia senza pero confondere la societa umana con quellaanimale. Larottura
fraanimalita e umanita e costituita dall’ assassinio. Lavittimae il primo oggetto di attenzione non istintuale.
La cultura, secondo me, sorge come imitazione del meccanismo sacrificale nel rituale, e come differenzae
distanza nei confronti dellavittima, giacché sembra che abbia distrutto la societa. Il ricordo di tutto cio eil
mito, ma un mito profondamente trasformato dal fatto che la vittima appare come responsabile.

Ci sarebbero cosi duetipi di violenze, una malefica che produce disordine, ossia “ I'indifferenziazione” , e
una benefica, cioé il sacrificio, cheristabilisce I’ ordine?

Si, é cosl, mai grandi testi sacri mostrano sempre il momento in cui queste due forme di violenzasi
mescolano. Basti pensare ai profeti nell’ Antico Testamento.

Lel haindicato nel cristianesimo la possibilita di sfuggire alla violenza sacrificale. La cultura ebraico-
cristiana ammette apertamente |’ innocenza delle vittime. Ponendosi dalla parte della vittima, il cristianesimo
ci consente di comprenderei miti ei testi di persecuzione. Ma vi e chi, come Henri Altan, ha messo inrilievo
una doppia difficoltd: da unlato il dio d’amore non ha riscontro nella realta sociale, e, dall’ altro, sembra
ricomparire I’ illusione freudiana per la quale basta prendere coscienza di qualcosa per liberarsene.

Credo che Altan semplifichi lamia posizione. Lapresadi coscienza esiste, tanto € vero che al posto dei miti
noi abbiamo dei testi di persecuzione, il che vuol dire che noi sappiamo leggere le persecuzioni del
Medioevo, i pogrom in Russianel XI1X secolo, oil linciaggio dei neri nel Sud Africa. Noi non elaboriamo
miti: sappiamo leggere questi fatti come persecuzioni arbitrarie, quindi siamo cambiati. Penso che noi siamo
lasolasocietain grado di interpretare le persecuzioni, il che non eramai avvenuto primanellastoria. In
passato nessuno era capace di ribellarsi contro il giudizio unanime della comunita; pensiamo ad esempio ai



processi per stregoneriadel XVI secolo, nel quali 1a cosa straordinaria e che tutti sono d’ accordo, i giudici, la
strega stessa; vi e perfetta unanimita. Oggi noi, noi soltanto e per la prima volta, possiamo dire con assoluta
certezza che tutto cio era assolutamente fal so. Questa acquisizione non pud essere pill negata, penail negare i
diritti dell’uomo, tutti i valori dell’ Occidente. Credo cheil potere di riconoscere la verita da parte della
cultura occidentale s manifesti gia nell’ uso del termine “ capro espiatorio”, che significa appunto vittima
arbitraria. Un etnologo giapponese mi faceva notare che nella sua lingua non esiste un termine con culi
tradurre “ capro espiatorio”. Ora, tutto questo non significa, naturalmente, che non esista persecuzionein
Occidente. Al contrario: meno funzionail meccanismo del “capro espiatorio”, piu vi sara gente che cerchera
di moltiplicare le vittime. Pertanto, possiamo avere un progresso straordinario nella conoscenza e, insieme,
regressioni formidabili nel comportamento. Credo che le grandi persecuzioni del XX secolo e |la crescita del
sapere siano una stessa cosa, manon penso si possadire che siail testo cristiano ad averne la colpa: sono gli
uomini a esserne colpevoli.

Lel ha scritto che gli uomini non hanno smesso la caccia alle streghe perché hanno inventato la scienza, ma
e perché hanno smesso di cacciare le streghe che hanno inventato la scienza. Sa lo spirito scientifico chelo
spirito di intrapresa economica sarebbero quindi un sottoprodotto dell’ azione esercitata dal testo
evangelico.

Certo, lariformulazione € un po’ sbrigativa, ma penso che una societa che spiega le avventure, gli incidenti,
la cattiva sorte ricorrendo a vittime non hamotivo di cercare spiegazioni piu serie. Il sacrificio & sempre la
spiegazione piu soddisfacente. Ma a partire dal momento in cui viene abbandonata questa spiegazione
mimetica, S é costretti a cercane altre. Ogni casualita resta comungue influenzata dal capro espiatorio: molti
scienziati 1o hanno capito, Einstein ad esempio. La nostra &€ comungue una societain cui si e costretti a
cercare una spiegazione diversa da quella che mette capo alla vittima; ma ancora oggi in occidente, nei paesi
totalitari, la colpanon &€ mai attribuita ad esempio alle macchine, si perpetuainvece latendenza a cercare dei
capri espiatori. E ovvio che questa & una tendenza nefasta rispetto a ogni forma di autentica conoscenza del
mondo.

Letes chelei ha avanzato hanno trovato significativi incroci con teorie sviluppate sia nell’ambito delle
scienze umane, che in quello delle scienze naturali. In queste ultime si € posto il problema del rapporto tra
disordine e ordine e dell’ auto-organizzazione della materia. Michel Serres, che & un suo collega a Sanford,
in California, ha utilizzato la tesi del capro espiatorio per rileggere la fondazione di Roma narrata da Tito
Livio. Cosa pensa di queste estensioni della sua tesi?

In Satues di Serres ci sono veramente delle cose straordinarie, maio non sono sicuro di comprendere
pienamente quel che Serres dice. So che il cristianesimo non svolge, per lui, il ruolo cheio gli assegno... per
guanto riguardail rapporto tra scienze esatte e umane sono stati studiosi come Serres e Dupuy a mostrarmi
che latesi del mimetismo e del capro espiatorio costituiva un esempio di causalita circolare, una forma di
emergenza, di morfogenesi.

Per me la parola scienza non e limitata al determinismo di stampo classico; tuttavia, quando ho insistito sul
termine scienza, I’ ho fatto in modo istintivo, senza avere gli strumenti che ora hanno sviluppato quegli



studiosi che hanno costruito una sorta di paradigma post-classico.

Manon c’'eil rischio di un riduzionismo?

Mi sembra che si tratti proprio del contrario del riduzionismo. Cio che, infatti, s arrivaadimostrare, € che
non si puo predire nullain modo sicuro. Pensiamo all’ economia: nella speculazione finanziarianon € lalegge
delladomanda e dell’ offertal’ elemento determinante, mal’interpretazione, el’interprete non s interessa
veramente dei rapporti tra domanda ed offerta, ma si rapporta piuttosto alla media delle altre interpretazioni.
Vaeadire, I'interpretazione € sempre mimetica, € sempre imitazione delle altre interpretazioni perché quel
che s cercadi sapere € ladirezione del mercato, che e data appunto dalla media delle diverse interpretazioni.
Vi e quindi un rapporto con I’ oggettivita, ma nello stesso tempo non ¢’ & predizione certa, perché a ogni
istante un effetto mimetico puo trasformare tutto. Di conseguenza |’ aggettivo “scientifico” non significa
soppressione del caso, dell’ elemento arbitrario, maal contrario I’ introduzione di tutto questo.

Marcel Detienne ha sostenuto la tesi chel’idea di sacrificio, di cui lei si serve, e gia un’idea cristiana, quindi
non applicabile alla cultura greca.

Detienne |o sostiene a proposito del capro espiatorio; ma gquando Vernant dice che Edipo € un pharmakon usa
un termine greco, dando I’impressione di non riferirsi anozioni ebraico-cristiane, main realta usail termine
in senso derivato. In qualche modo hanno ragione, perché la problematica della vittima che protesta la sua
innocenza, proviene dalla cultura ebraica e cristiana, masi tratta di una nozione non solo occidentale, bensi
universale, tanto € vero che oggi tutti si lamentano di essere vittime e oppressi da qualcuno. Credo chei paesi
del terzo mondo abbiano ragione di dire che noi li abbiamo oppressi, e che o abbiamo fatto in nome di
principi che dovrebbero non opprimere. Ma cosi entrano aloro volta nella cultura che sostiene questi

principi. Malraux diceva che il marxismo non era solo occidentale, e in un certo senso avevaragione; credo
che siaun modo laico di dire cio cheio sostengo a proposito del cristianesimo: nemmeno esso € una faccenda
occidentale.

Questaintervista e stata pubblicata su «il manifesto», 31 maggio 1988.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




