
 

Le?vi-Strauss e il Giappone 
Claude Lévi-Strauss
12 Novembre 2015

Nel 1993, Claude Le?vi-Strauss rilasciava un’intervista a Junzo Kawada per la televisione nazionale
giapponese (NHK). La prima parte, relativa principalmente all’antropologia americanista, era seguita da
considerazioni sul Giappone. Viene qui trascritta la seconda parte, di cui e? stato mantenuto il tono di
conversazione a ruota libera, senza cancellare le ripetizioni ne? i tratti di oralità che caratterizzano questo
tipo di incontri.

 

 

 

 

C. LE?VI-STRAUSS: Mio padre, come tutti gli artisti della sua generazione, amava le stampe giapponesi e
me ne ha fatto dono... La prima l’ho ricevuta all’età di sei anni, e ne sono rimasto immediatamente
affascinato. Per tutta la mia infanzia, i voti buoni che prendevo a scuola venivano ricompensati con il dono di
una stampa che mio padre tirava fuori dai suoi scatoloni.

 

 

J. KAWADA: Quali sono le sue preferite? Le pitture ukiyoe?

 

Ammiro in particolare le pitture del periodo arcaico, infine quelle dell’epoca Kambun. Oppure, un po’ più
tardi, Kaigetsudù, Moronobu e qualche altro, ma in fondo queste sono cose che si vedono solo nei musei!...
Mi sono interessato a lungo all’arte di Kuniyoshi, spesso considerata come decadente – e? cosi? che la si
definisce –, ma io credo che vi siano un’invenzione prodigiosa e una violenza che si esprimono nella sua
arte... Ciò che per un certo tempo mi ha sedotto sono le sue stampe di gioventù, realizzate verso il 1830 per
illustrare la traduzione del Suikoden; infine, in quell’epoca, Bakin ne ha fatto una traduzione dal cinese. Non
soltanto trovo che sia molto bello, ma allo stesso tempo trovo che sia interessante dal punto di vista
etnologico, perché mostra bene la visione di una Cina molto antica che potevano avere i giapponesi del XIX
secolo...

 

Ma si tratta di cose completamente differenti: siamo in piena arte popolare, nei... namazue, vale a dire nel
terremoto del 1855 dell’era Ansei, che ha fatto rivivere una mitologia molto antica che forse oggi, in alcuni
ambienti giapponesi, e? considerata un po’ scioccante. Perché, ad esempio, si vede un ricco obbligato a

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/levi-strauss-e-il-giappone
https://d10.doppiozero.com/claude-levi-strauss


mettere al sicuro le sue ricchezze, e il terremoto – yonaoshi, “rinnovamento del mondo” – permette ai miseri,
ai poveri, di appropriarsi dei beni dei ricchi. Ciò che e? piuttosto curioso e? che tale simbolismo, che
potrebbe sembrare locale, bizzarro, e? presente nel nostro Medioevo.

 

Nel XII secolo, quando si eleggeva un nuovo papa – cosa che, in un certo senso, era uno yonaoshi, un
rinnovamento del mondo –, il nuovo eletto doveva sedersi, davanti alla basilica, su una sedia bucata chiamata
“sedia stercoraria”, e da li? distribuiva ricchezze mentre si recitava il salmo dove si dice che i poveri saranno
innalzati come i ricchi. Si tratta dello stesso simbolismo che troviamo nei namazu. Questo ci invita a riflettere
su quanto c’e? di fondamentale nello spirito degli uomini e che può ritrovarsi in contesti estremamente
diversi.

 

In Giappone e? il namazu a essere causa di terremoti; in America, o perlomeno in certi angoli dell’America,
sono pesci che appartengono alla famiglia degli scorpenidi. In Giappone, la famiglia degli scorpenidi e?
rappresentata dal pesce okoze, che e? un’offerta al dio delle montagne e, evidentemente, in un certo senso le
montagne e i terremoti sono legati, al punto che quanto in Giappone appartiene al namazu, in America
appartiene all’okoze.

 

E poi, sempre in America, il pesce siluro – in breve, i namazu – e? causa di malattie. La parola “namazu”, se
non mi sbaglio, con lo stesso carattere designa sia il pesce sia una malattia della pelle, una malattia della pelle
che si suppone il pesce causi e faccia guarire. Dunque in America c’e? tutto un dominio oscuro, molto più
oscuro che in Giappone, ma che meriterebbe di essere esplorato. Per l’americanista, tutto questo e? molto
interessante.

 

 

Il suo attaccamento al Giappone e? stato continuo – anche se non e? stato sempre consapevole – a partire
dalla sua infanzia o ha maturato più tardi un interesse antropologico per il nostro paese?

 

Non direi che l’interesse sia stato continuo. Durante i miei anni in Brasile ero totalmente preso dalle cose
dell’America e non pensavo più molto al Giappone. Durante la guerra, negli Stati Uniti, ricominciai a
interessarmi in maniera molto viva, guardando gli oggetti nei musei... E, in fondo, non credevo che sarei mai
stato in Giappone. E? un’idea che non e? partita da me. Poi, nel 1977, e? arrivato un meraviglioso invito dalla
Japan Foundation, come una specie di fulmine a ciel sereno. Mi sono detto: “Ecco che finalmente vado a
vedere questo Giappone a cui, seppure in maniera intermittente, ho pensato per tutta la vita!”

 

 

Prima ancora di questo invito lei aveva già provato interesse per il Giappone...

 

Un interesse antropologico, ma forse non cosi? spiccato come e? divenuto in seguito a diverse visite nel
paese.



 

 

I nambikwara o i caduveo del Brasile e noi, i giapponesi, discendiamo dagli stessi antichi antenati. Qual e?
la continuità o la discontinuità che lei ha percepito tra questi due popoli di aree geografiche e culturali cosi?
diverse?

 

Abbiamo tutti gli stessi antenati, certamente! Ed e? sicuro che, quando ci si rivolge al Giappone, in
particolare alla letteratura popolare o alla mitologia, si trovano eco che all’americanista rammentano molte
cose. Ma, attenzione: non si tratta solo del Giappone e dell’America. E? una partita che si gioca a tre. Perché
quanto ritroviamo dal Giappone all’America, o dall’America al Giappone, lo ritroviamo anche in Insulindia,
in particolare nella zona delle isole Celebes. C’e? dunque una specie di partita triangolare, se cosi? posso dire
– nei vostri lavori, voi amate la triangolazione culturale. E non dobbiamo dimenticare che quindici o
ventimila anni fa il Giappone faceva parte dell’Asia continentale e, allo stesso modo, l’Insulindia era
attaccata all’Asia continentale. Dunque, per millenni, ci sono stati movimenti di popoli, scambi di idee e la
costruzione di una sorta di patrimonio comune di cui ritroviamo dei frammenti in America, in Giappone e in
Insulindia.

 

 

Qual e? stata, nel 1977, la sua prima impressione del Giappone? La trova pertinente anche oggi, nel 1993,
dopo cosi? tante esperienze e studi nel nostro paese?

 

Durante una precedente conversazione, mi aveva già posto questa domanda a proposito del Brasile. Avevo
risposto: avvicinando il Nuovo Mondo, la prima cosa, la prima impressione e? la natura. Per quanto riguarda
il Giappone, la prima impressione, la più forte, sono gli uomini. E? importante, perché l’America era un
continente povero di uomini, ma pieno di ricchezze naturali, mentre il Giappone, povero di ricchezze
naturali, era al contrario ricco di umanità. Il sentimento di trovarsi di fronte a... Non dirò un’umanità
differente, lungi da me, ma a un’umanità che non era, come nel Vecchio Mondo, affaticata, schiacciata da
guerre e rivoluzioni. Si?, e? un’umanità che da? l’impressione che le persone siano sempre disponibili, e che
credono, per umile che sia la loro posizione sociale, di svolgere un ruolo necessario all’insieme della società
e che sono perfettamente a loro agio in questo. Mi sembra che un filosofo giapponese del XVIII secolo,
Ishida Baigan, se non sbaglio, che e? stato il fondatore del movimento Shingaku insisteva proprio su tale
aspetto morale. Questo, per me, e? simbolicamente rappresentato dal modo differente in cui si dice “Si?” in
francese e in giapponese. Noi diciamo “Si?”, voi dite “Hai”. Ho sempre avuto l’impressione – forse
completamente errata, forse un’impressione alla Loti, al contrario – che in “Hai” ci sia molto più che in “Si?
”. “Si?” e? una sorta di consenso passivo, mentre “Hai” e? uno slancio verso l’interlocutore...

 

 

In effetti... A questo proposito, bisognerebbe aprire una piccola parentesi. L’interiezione “Hai” era
un’espressione dialettale di Satsuma, la provincia militare che, insieme a quella di Chu?sh, aveva sconfitto
l’esercito di Tokugawa e realizzato la riforma Meiji. Queste due province si sono spartite il potere nazionale
durante mezzo secolo. In quel tempo, nella scuola elementare come nell’esercito, si era tenuti a rispondere
unanimemente “Hai” come segno di obbedienza, mentre in altre regioni, comprese Kyoto e Edo, il termine



tradizionale per la risposta affermativa era “Hee”, “Hei”, “Ee”, “Nda” ecc. Per la nostra generazione, che
ha conosciuto il vecchio regime ultranazionalista e militarista del Giappone prima del 1945, la parola
“Hai” evoca dunque lo spirito di obbedienza incondizionata a un potere superiore. Questo, tuttavia, non
modifica in nessun modo quanto lei ha detto a proposito del pensiero di Ishida Baigan.

 

Torniamo alla bellezza della natura giapponese: avrei molte cose da dire, perché, dal momento in cui si arriva
in Giappone – all’incirca tra Narita e Tokyo, dove ci sono piccole aree naturali lungo la strada –, si scopre
una natura più ricca per la varietà dei colori. Ed essa sembra, forse, meglio organizzata, perché in Europa il
vegetale e? essenzialmente irregolare – Baudelaire non l’ha forse definito cosi?: “Il vegetale irregolare”? –,
ed e? a partire da questi elementi irregolari che, nei nostri giardini, cerchiamo di creare una regolarità. Gli
elementi della natura giapponese, invece, sono molto più regolari: sugi, criptomerie, risaie, bambù,
piantagioni di te?... Tutto questo porta in partenza un elemento di regolarità con cui voi create, per cosi? dire,
la regolarità di un ordine, un livello più elevato: una regolarità di secondo grado.

 

 

Quando, nel 1986, ha viaggiato in barca lungo i canali di Tokyo e all’isola di Tsukuda, dove ci siamo
imbarcati, ha detto alla signora Le?vi-Strauss che le sarebbe piaciuto vivere in quell’umile quartiere
popolare. Da cosa era attratto?

 

Tsukudajima e? stata uno shock. Le piccole case di legno circondate dall’erba, i pescatori che indossavano i
loro abiti da lavoro ma davano l’impressione di essere vestiti all’antica, la barca con cui abbiamo navigato...
Tutto, all’improvviso, mi ha ricordato Hokusai e l’album Sumidagawa ryu?gan ichiran, “Le due rive del
Sumida”: in altre parole, qualcosa che, in tutta probabilità, e? stato uno dei più grandi successi della civiltà, al
pari di Venezia – d’altra parte, quanto lei mi ha mostrato e? una sorta di Venezia a Tokyo che non
immaginavo. Era tutto cosi? profondamente emozionante per qualcuno che conosceva il Giappone solo
attraverso antiche immagini. Mi chiede, dunque, se ho ritrovato tutto ciò da qualche altra parte?

 

Le dirò che quando sono venuto in Giappone, molti giapponesi mi hanno detto: “Soprattutto non si faccia
intimidire da Tokyo. Tokyo e? una citta? brutta.” Ebbene, non ho avuto affatto questa impressione nella
Tokyo moderna, perché mi sono trovato liberato da qualcosa che non sospettavo fino a che punto fosse
opprimente nelle nostre civiltà: le strade! Strade con case congiunte le une alle altre, mentre a Tokyo gli
immobili sono, per cosi? dire, disposti con maggiore liberta?, e danno un’impressione costante di varietà.

Soprattutto dopo, quando, mentre si cammina, si lasciano le grandi vie con le autostrade sopraelevate (che
sono un vero e proprio incubo: non bisogna nasconderlo) e ci si inabissa a destra e a sinistra nelle vie laterali,
finendo in piccoli quartieri che evocano ancora la citta? di altri tempi... Per i parigini questi quartieri
rappresentano un lusso straordinario perché... a Parigi non e? più possibile, nel cuore della citta?, vivere in
una piccola casa indipendente circondata da un giardino. A Tokyo, almeno fino a un certo punto – ma temo
non per molto ancora –, e? possibile.

 

 



Lei ha sempre avuto una vivace curiosità intellettuale, ma anche gastronomica. Potrebbe fare qualche
commento sulla cucina giapponese a partire dalla sua diretta esperienza?

 

Ho amato immediatamente la cucina giapponese. Per me c’erano tuttavia molte cose nuove. E? vero che
quando stavo con gli indios del Brasile ho mangiato larve vive – si?, proprio vive! –, ma non avevo mai
mangiato pesce crudo: non conoscevo affatto il sashimi...

 

 

Ah, certo, la carpa cruda!

 

Esatto, si?, e anche altri pesci. Ciò che ho amato da subito nella cucina giapponese e? quanto mi aveva
sempre sedotto nell’ukiyoe, e anche in quella che viene generalmente chiamata l’“arte Yamato”, vale a dire la
cura nel lasciare i colori allo stato puro, nel distinguere il disegno e la tinta: applicare una sorta di
scomposizione, se cosi? posso dire, degli elementi di cui sia la nostra cucina sia la nostra pittura tentano una
sintesi globale.

 

Ma questa maniera di lasciare i sapori allo stato puro, in tutta la loro semplicità, di affidare al consumatore il
compito di organizzare autonomamente la gamma di sapori che vuole apprezzare, mi e? subito sembrata
molto seducente. D’altra parte, devo dire che, da quando sono stato in Giappone, consumo solo riso cotto alla
giapponese. E grazie ai vostri doni, sono stato colpito dal ritrovare il riso con yakinori che, con il suo sapore
di alga, riesce a evocare in me il Giappone come la madeleine in Proust!

 

 

Secondo un mito diffuso tra i nipponofili stranieri, i giapponesi possiedono la saggezza del vivere in armonia
con la natura. Nei loro rapporti concreti con la natura selvaggia, tuttavia, non padroneggiano una tecnica
elaborata. Hanno preservato le zone selvagge che rappresentano quasi due terzi della superficie del paese e
che sono chiamate yama, che letteralmente significa “montagna”, ma con una connotazione di “dominio
selvaggio”. Come ha avuto modo di vedere, in Giappone l’inquinamento e la distruzione del paesaggio
procedono furiosamente, e forse, dopo la sua ultima visita nel 1988, a un ritmo ancora più accelerato. Come
vede la situazione attuale del rapporto uomo-natura in Giappone, rispetto all’idea tradizionale della natura
concepita convenzionalmente sotto aspetti che sono più ideali che reali?

 

Lei ha pienamente ragione. Ci siamo fatti un’idea sbagliata. Viaggiando un po’ ovunque, all’interno, a
Shikoku, a Kyushu, unitamente a tante meravigliose impressioni, mi e? sembrata desolante la brutalita? con
cui il Giappone tratta la natura. Ma, allo stesso tempo, si deve rendergli omaggio; lei stesso lo ha detto: due
terzi del paese sono costituiti da natura inabitata. Non sono molti i popoli che sono riusciti a creare una
prodigiosa civiltà urbana che sia, nello stesso tempo, rispettosa di una grande parte del suo territorio.

 



Ma credo che l’illusione occidentale provenga dal fatto che i giapponesi hanno rivelato all’Occidente che era
possibile servirsi della natura come di una materia prima, per creare un’arte solo a partire da elementi
naturali. E? quanto realizzate con l’ikebana, e anche con i vostri giardini. Direi che l’ordinaria natura
giapponese, quella che si vede, rispetto alla nostra e? già una sorta di giardino. I vostri giardini rappresentano
dei giardini al quadrato. Ho avuto una profonda impressione a Kyushu, visitando il villaggio Chiran...

 

Chiran, certo...

 

E? ancora praticamente intatto. Vi si trovano le dimore degli antichi samurai del daymiu? del luogo, e ognuna
con una casa molto bella e un piccolo giardino. Ma un piccolo giardino di un lusso e di una raffinatezza tali
che, passando da un’abitazione all’altra, mostravano una grande diversità: come se ogni proprietario, con la
sua personalità, avesse voluto creare, a partire da elementi naturali, un’opera originale che si distingue da
quella del suo vicino, cosi? come l’opera di un grande pittore si distingue da quella di un altro. Tutto questo,
in Occidente, e? stato considerato amore per la natura... La realtà e? dunque più complicata!

 

 

Con le sue ricerche antropologiche lei ha rivalorizzato il “selvaggio”. Potrebbe dire brevemente a noi
giapponesi – e allo stato attuale della cultura giapponese – perché e? importante preservare il “selvaggio”?

 

Non ho valorizzato molto il “selvaggio”. Ho voluto mostrare che il “selvaggio” persiste in noi tutti. E poiché
e? sempre presente in noi, faremmo male a disprezzarlo quando si trova fuori di noi. Questo vale, credo, per
tutte le civiltà. Ma ciò che ho ammirato in qualità di antropologo e? la capacita? del Giappone, nelle sue più
moderne manifestazioni, di sentirsi solidale con il suo passato più remoto. Mentre noi, pur sapendo che
abbiamo delle “radici”, facciamo grande fatica a raggiungerle. C’e? un fossato che non riusciamo a
oltrepassare. Guardiamo dall’altra sponda. In Giappone c’e? una specie di continuità, se cosi? si può dire, o
di solidarietà che forse non e? eterna... Ma che esiste ancora oggi.

 

 

Come ha scritto, in molti campi il Giappone presenta “un mondo alla rovescia” rispetto alla Francia. Nel
lavoro artigianale, per il quale ha mostrato particolare interesse, lo si sottolinea in un modo caratteristico.
Ma per chiarire le cause di queste differenze di usi, bisognerebbe sicuramente tenere conto dei fattori
ecologici e fisici, oltre che di quelli culturali.

 

Bisognerebbe sfumare un po’, perché il Giappone “al rovescio” e? stato anzitutto notato, nel XVI secolo, non
dai francesi, ma da missionari portoghesi e italiani. Più tardi, alla fine del XIX secolo, Basil Chamberlain,
che ha scritto in merito, era inglese. Dunque qui non si tratta in particolare della Francia e del Giappone, ma
del Vecchio Mondo e del Giappone, perché anche la Cina, da questo punto di vista, non presenta questi
rovesciamenti. Credo che abbia ragione ad affermare che occorre tener conto dei fattori storici, ecologici...
Ma mi chiedo se basti. Perché se pure si possono trovare spiegazioni di carattere tecnico al fatto che il
seghetto sia tirato invece di essere spinto, sarà necessario trovare un’altra spiegazione per capire che la cruna



viene spinta sul filo e non il filo nella cruna, che la stoffa viene cucita sull’ago e non l’ago sulla stoffa, che il
tornio viene azionato con un piede nel Vecchio Mondo e con l’altro in Giappone, e che in un caso ruota in
senso orario mentre nell’antico paese del Sol Levante in senso antiorario, che nel Giappone del passato si
montava a cavallo da destra mentre noi montiamo a sinistra, che il cavallo veniva fatto entrare nella scuderia
a ritroso anziché farlo entrare di muso, e cosi? via.

 

 

Per studiare questi fenomeni “Topsy-Turvy” in Francia e in Giappone, penso che sia necessario tener conto
delle vicissitudini storiche che e? possibile seguire attraverso i documenti scritti o iconografici. Il fatto –
sottolineato da Lui?s Fro?is nel XVI secolo – che in Giappone si montava a cavallo da destra, può spiegarsi
con l’abitudine propria dei guerrieri del tempo, che tenevano nella mano sinistra un lungo arco – yunde o
“mano all’arco” –, e afferravano le redini con la destra – mete o “mano a cavallo”. Tuttavia, alcuni aspetti
della vita, come anche alcune tecniche, presentano una stupefacente tenuta malgrado gli enormi
cambiamenti sopravvenuti in altri aspetti. Lei ha appena detto, per esempio, che il tornio viene azionato con
un piede nel Vecchio Mondo e con l’altro in Giappone...: in Giappone, di fatto, non si aziona con l’altro
piede, ma lo si fa muovere con lo stesso piede destro. Tutto ciò, d’altra parte, non e? che un ulteriore
esempio che conferma la sua ipotesi sul carattere centripeto della cultura giapponese, sottolineato
attraverso le vicende storiche. Cosa pensa in generale dei rapporti tra questi due campi – antropologico e
storico –, e in particolare nel caso della cultura francese e di quella giapponese?

 

Questi fenomeni sono piuttosto interessanti, in particolare per gli etnologi. Possiamo constatare che anche le
società che credono nella storia e celebrano il divenire storico mantengono, senza nemmeno rendersene
conto, molte usanze che non sono state minacciate dalle circostanze della storia, che permangono e che sono,
per questo, la traccia di un passato molto distante. Sebbene in Europa, per esempio, sia possibile tracciare una
frontiera che passa tra coloro che si lavano le mani nell’acqua corrente e coloro che lo fanno nell’acqua
stagnante. Poiché e? giapponese, le pongo una domanda: quando si lava le mani nel lavabo, lei lo tappa o lo
lascia aperto?

 

 

Lo lascio aperto.

 

Anch’io. Lo lascio aperto perché probabilmente si tratta di un atavismo dell’Europa Orientale, da dove
provengono i miei antenati.

 

 

Ma certo!

 

Si?. Nel mondo latino, invece, si tenderà maggiormente a tappare il lavabo. Ho sottolineato un interessante
esempio di questo genere proprio nel libro che sto per pubblicare, che tratta di problemi legati all’arte. Mi



occupo di un filosofo del XVIII secolo, un padre gesuita, che si interessava ai colori. Da qualche parte egli
dice: “I francesi non amano il giallo. Lo trovano scialbo, lo lasciano agli inglesi.” L’anno scorso, quando la
regina Elisabetta II e? venuta in visita ufficiale in Francia, i giornali francesi di moda hanno ironizzato
perché, in un’occasione, indossava un tailleur giallo, e per questo hanno scritto: “Il giallo e? strambo. E?
qualcosa di inopportuno.” Ci sono qui degli elementi peculiari che possono perdurare molto a lungo
attraverso le vicende della storia, e credo che questa sia proprio la materia del lavoro dell’etnologo.

 

 

Come considera l’opposizione di orientamento culturale tra la Francia e il Giappone, in particolare
l’orientamento verso l’universale dei francesi e l’orientamento verso l’elaborazione del particolare dei
giapponesi? Paul Valéry scrive che la particolarità dei francesi e? sentirsi uomini dell’universo e avere
l’universale quale specialità. I giapponesi, al contrario, non hanno mai pensato di essere uomini universali.
Si sono, invece, sentiti particolari, diversi dagli altri; hanno creduto di essere impenetrabili da parte degli
stranieri mentre elaboravano le loro specificità artistiche e tecniche. Negli scambi internazionali, almeno
fino a oggi, i giapponesi sono stati più recettori che promulgatori.

 

Lei sta ponendo almeno due domande. Rispetto alla prima, si potrebbe dire che la logica occidentale e? in
parte fondata sulla struttura della lingua. Mi sembra significativo, al riguardo, che la struttura della lingua
giapponese non abbia determinato la struttura di una logica particolare, ma quella di una gestualità – ne
parlavamo poco fa. Una volgeva verso l’astrazione e la teoria, l’altra – seppure con la stessa cura dell’analisi,
la medesima attenzione alla precisione del dettaglio, alla scomposizione della realtà nelle sue parti essenziali
– volgeva verso l’azione pratica.

 

Per quanto riguarda la sua seconda domanda... lei dice che il Giappone e? stato più recettore che
promulgatore. Evidentemente ha subito molte influenze, in particolare cinesi e coreane, prima di subire
quelle europee o nordamericane. Solo che, ed e? questo che mi colpisce del Giappone, le ha assimilate al
punto da farne qualcosa di diverso. E non voglio affatto dimenticare un altro aspetto: vale a dire che, prima di
aver subito tali influenze, avete avuto una civilta? – quella del periodo Ju?mon – che non solo ha creato la piu
? antica ceramica esistente al mondo, ma lo ha fatto con un’ispirazione talmente originale che altrove non
troviamo niente di equivalente. Non e? possibile confrontarla con niente. Allora direi che qui c’e? la prova di
una specificità giapponese che e? stata in grado di elaborare elementi provenienti dall’esterno per farne
sempre qualcosa di originale.

 

Come lei sa, per molto tempo in Giappone noi occidentali siamo stati considerati come il modello che si
doveva seguire. Mi e? capitato spesso di sentire dei giovani giapponesi che, di fronte ai tragici avvenimenti
che hanno distrutto l’Occidente e alle crisi che al momento lo dilaniano, dicevano: “Non ci sono più modelli.
Non abbiamo più modelli da seguire e sta a noi creare il nostro modello.” Quanto posso augurarmi e chiedere
al Giappone e? che la stessa originalità del modello (che cosi? e? recepito dal mondo) i giapponesi siano
capaci di mantenerla come in passato. Con tale originalità possono arricchirci.

 

 



Lei crede che nella storia dell’umanità ci sia uno stadio ottimale della vita umana? E se si?, lo situa nel
passato o nell’avvenire?

 

Sicuramente non nell’avvenire, lo escludo!... Prima di tutto, non e? il mestiere degli antropologi: il passato e?
il nostro mestiere. E? una domanda a cui e? davvero difficile rispondere. Perché non basta dire: “Mi sarebbe
piaciuto vivere in una certa epoca...” Bisogna sapere che posizione sociale avrei occupato in quell’epoca!
Perché, evidentemente, avrei potuto... Pensiamo sempre a queste epoche passate nella prospettiva della classe
privilegiata, e certo non delle altre!

Dunque non indicherò nessuna epoca in particolare. Direi piuttosto: un’epoca in cui esisteva ancora, tra
l’uomo e la natura, tra gli uomini e le specie naturali, un certo equilibrio; in cui l’uomo non poteva affermarsi
come il padrone e signore della creazione, ma sapeva che era parte integrante di tale creazione, come gli altri
esseri viventi che doveva rispettare. In quale epoca questo e? accaduto meglio, con maggior verità? In varie
epoche e? stato differentemente vero. La sola cosa che posso dire e?: sicuramente non oggi!

 

 

E nemmeno in futuro?

 

Temo che nel futuro lo sarà sempre meno.

 

 

 

@Editions du Seuil, 2011, Collection La Librairie du XXIe siècle, dirigee par Maurice Olender. Estratto da C. Lévi-Strauss, L’altra faccia della
luna. Scritti sul Giappone, traduzione italiana di Silvano Facioni, Bompiani 2015.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



