
 

Borges antologista e il gioco dei sogni 
Livio Santoro
14 Novembre 2015

Università dell’Indiana, marzo 1976. Conversando con Willis Barnstone, Jorge Luis Borges, stimolato
dall’interlocutore a dar conto di quale sia per lui la differenza tra il sogno e la veglia, dichiara: «Nel caso del
sogno si sa che tutto viene creato da noi stessi, mentre nello stato di veglia molte delle cose che vi accadono
non vengono da voi, a meno che non crediate perdutamente nel solipsismo. […] La differenza fondamentale
tra lo stato di veglia e il sonno, o il sogno, risiede nel fatto che l’esperienza onirica è qualcosa che può essere
generato, creato, da noi […]. Quando si sta creando una poesia, c’è poca differenza fra essere svegli ed essere
addormentati, […] è come se fossero la stessa cosa» (Jorge Luis Borges, “Quando mi sveglio”, in
Conversazioni americane, trad. it. di Franco Mogni, Editori Riuniti 1984, p. 42). Leggendo queste parole,
sembra che per Borges, a caratterizzare in qualità di fondamento l’atto onirico, il momentaneo trasferimento
nell’altrove delle mimetiche coscienze sospese, ci sarebbe primariamente la dimensione creativa, e dunque il
sogno sarebbe tale perché proveniente da chi lo sogna, non da altri. Ma nulla toglie che lo stesso si possa dire
della poesia; in quanto atto creativo, essa sottostà infatti alle medesime dinamiche strutturali del sogno,
perché proviene da chi la compone (scientemente o meno non importa) e non da altri. Le poche battute citate
ci mettono di fronte a un tipo di ragionamento a cui il lettore di Borges è ben avvezzo, un ragionamento
basato su precise regole procedurali che gustosamente rifuggono dalla contraddizione: (1) non vi è identità
tra il sogno e la veglia; (2) il sogno è tale in quanto atto essenzialmente creativo, e la veglia è tale in quanto
atto non essenzialmente creativo; (3) la poesia, in quanto atto creativo, è simile al sogno, ma può avere
origine tanto in questo quanto nella veglia. L’atto poetico potrebbe dunque essere considerato come un ponte
soprelevato o una galleria sotterranea, cioè un passaggio utile, al di là della scadente similitudine
ingegneristica che si scelga, a collegare i due stati dissimili e incommensurabili che sono dati da vivere alla
nostra coscienza.

 

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/borges-antologista-e-il-gioco-dei-sogni
https://d10.doppiozero.com/livio-santoro
https://books.google.it/books?id=rZHwAAAAMAAJ&q=conversazioni+americane&dq=conversazioni+americane&hl=it&sa=X&ved=0CCYQ6AEwAGoVChMI3KvNm9bCyAIVhKpyCh0zVAzO


Luis Borges and William Barnstone, Buenos Aires 1975

 

In effetti, a ben vedere, esistono in Borges numerosi concetti che godono di una sorta di statuto speciale, che
sono cioè in grado di oltrepassare la frustrante secchezza del principio di non contraddizione imponendo un
eccesso di furore a coloro che invece solitamente, senza fatica, vanno dietro alla linearità del pensiero. Uno di
questi concetti è rappresentato appunto dalla poesia, capace di infischiarsene dei confini posti tra il sogno e la
veglia. Lo stesso accade per quel che riguarda la memoria, altro fenomeno che a Borges sta particolarmente a
cuore: in essa confluiscono le trame del reale e dell’immaginario, dell’esperienza della veglia come di quella
del sonno. A oggettivarla, a offrircela in una materialità palpabile e non sempre confortante, c’è uno specifico
strumento, lo stesso in cui sovente si manifesta l’atto poetico. E chiaramente si tratta del libro.

 

Due anni dopo la conversazione con Barnstone, l’anziano Borges, ormai quasi totalmente inoltratosi nel suo
lento crepuscolo estivo, viene chiamato a tenere cinque lezioni all’Università di Belgrano, Buenos Aires. La
prima di queste lezioni, intitolata limpidamente “Il libro”, si apre così: «Fra i diversi strumenti dell’uomo, il
più stupefacente è, senza dubbio, il libro. Gli altri sono estensioni del suo corpo. Il microscopio, il telescopio,
sono estensioni della sua vista; il telefono è estensione della sua voce; poi ci sono l’aratro e la spada,
estensioni del suo braccio. Ma il libro è un’altra cosa: il libro è un’estensione della memoria e
dell’immaginazione. Nel Cesare e Cleopatra di Shaw, parlando della biblioteca di Alessandria si dice che è
la memoria dell’umanità. Il libro è questo, ma anche qualcosa di più: l’immaginazione. Che cos’è il passato



se non una serie di sogni? Che differenza può esserci fra il ricordare i sogni e il ricordare il passato? Questa è
la funzione che svolge il libro» (Jorge Luis Borges, “Il libro”, in Oral, trad. it. di Angelo Morino, Editori
Riuniti 1981, p. 17). Qui il ragionamento sembrerebbe seguire il seguente percorso: (1) l’uomo, ente fallibile,
ha bisogno di strumenti che siano estensioni del suo corpo; (2) il libro estende invece la memoria (il passato)
e l’immaginazione (i sogni); (3) appartenendo al libro, memoria e immaginazione sono la stessa cosa, si
confondono in un unico fantasma: tra i sogni e il passato c’è dunque identità. Entrambi, verrebbe da dire,
sono atto poetico.

 

Tutto questo ci porta a una temporanea conclusione secondo la quale il sogno e la memoria non sarebbero
altro che finzioni, perché appartengono al mondo del libro e si sviluppano a partire dalla soggettività (che non
ha nulla del solipsismo) dell’atto poetico. Ed è pur vero, inoltre, che il sogno non può essere preso in
considerazione nella sua manifestazione pura, poiché al risveglio ce ne rimane soltanto la memoria, la quale
generalmente non corrisponde con precisione al suo oggetto originario, come Borges pure sostiene nella
seconda delle sue Sette notti, le conferenze tenute dallo scrittore argentino nel 1977 al teatro Coliseo di
Buenos Aires: «L’analisi dei sogni presenta una particolare difficoltà. Non possiamo analizzare i sogni
direttamente. Possiamo parlare del ricordo che dei sogni abbiamo. Ed è possibile che il ricordo non
corrisponda perfettamente al sogno. Un grande scrittore del diciottesimo secolo, Sir Thomas Browne, era
convinto che il ricordo dei nostri sogni fosse più povero della splendida realtà. Altri, invece, credono che
riferendone li miglioriamo: se pensiamo che il sogno sia un’opera di finzione (e io credo che lo sia) è
possibile che si continui ad affabulare durante il risveglio e anche quando lo raccontiamo» (Jorge Luis
Borges, “L’incubo”, in Sette notti, trad. it. di Mirka Eugenia Moras, Feltrinelli, 1983, p. 32).

 

Finalmente siamo approdati al punto centrale della questione: i sogni sono finzioni, e proprio per questo essi
sono passibili del medesimo trattamento degli atti poetici, rientrando dunque a pieno diritto in ciò che
chiamiamo letteratura (che è anche memoria e passato). Forse proprio in quest’ammissione sta il motivo
basilare dell’antologia intitolata Libro di sogni, curata da Borges con l’aiuto di Ray Bartholomew nel 1976
(esattamente negli anni che hanno ospitato le conferenze e gli interventi fin qui citati), e ripubblicata oggi in
Italia da Adelphi per la cura di Tommaso Scarano. In questo volume, rintracciando il tema del sogno in
millenni di letteratura, Borges dà eccellente sfogo a quella sua vocazione da antologista, da inveterato e
cocciuto abitante della biblioteca, che prima del 1976 lo aveva già portato a dar vita a straordinari compendi
di cultura universale, basti soltanto pensare a Il libro del cielo e dell’inferno, curato nel 1959 con Adolfo
Bioy Casares (ed. a cura di Tommaso Scarano, Adelphi, 2011), o a Il libro degli esseri immaginari del 1967,
per il quale Borges si avvalse in principio della collaborazione di Margarita Guerrero (ed. a cura di Tommaso
Scarano, trad. it. di Ilide Carmignani, Adelphi, 2006). Conformemente a quanto recita il titolo, nel Libro di
sogni Borges raccoglie senza precisi schemi centotredici frammenti di opere che hanno per oggetto
esattamente il sogno. In queste pagine vertiginose, perché la vertigine è un attributo dell’ignoto così come
l’ignoto è attributo del sogno, ci imbattiamo dunque nel mito di Er (quel racconto germinale in cui Platone,
nel X libro de La repubblica, riferisce della piana del Lete e della trasmigrazione delle anime), nel parodico
sogno del giudizio universale immaginato da Francisco de Quevedo, nelle testimonianze dei costumi selvaggi
raccolte dall’antropologo James Frazer nel suo Il ramo d’oro (secondo le quali gli indigeni del Brasile e della
Guiana trasferiscono sul mondo diurno della veglia l’esperienza del sonno) e in molti altri momenti che la
narrativa, la filosofia, la poesia o il mito, cioè le diverse manifestazioni della letteratura, hanno dedicato al
tema sensazionale dell’esperienza onirica. E come di solito accade nelle antologie curate da Borges, anche in
Libro dei sogni il lettore trova nascondigli ben mimetizzati in cui si materializza l’arte dell’apocrifo,
succulento gioco letterario a cui l’autore argentino ha dedicato alcune tra le sua pagine più belle. Nascosti tra
i centotredici frammenti, che in buona parte sono riscritture, sintesi e mistraduzioni dei testi originali da cui
provengono, ci sono infatti autori che non hanno mai avuto il privilegio di albergare nella carne, ma che
hanno avuto invece quello forse più degno di abitare soltanto nei libri. È il caso, per esempio, del frammento
46, intitolato “«Der Traum ein Leben»”, tratto dalle Memorias de un bibliotecario, un testo immaginario del

https://books.google.it/books?id=YNeEPQAACAAJ&dq=borges,+oral&hl=it&sa=X&ved=0CCcQ6AEwAWoVChMIrr-u8cnCyAIVyI4sCh2gkQyL
https://books.google.it/books/about/Sette_notti.html?id=d015PQAACAAJ&redir_esc=y
http://www.adelphi.it/libro/9788845930119
http://www.adelphi.it/libro/9788845925962
http://www.adelphi.it/libro/9788845920981


1955 che nell’antologia viene attribuito a un certo Francisco Acevedo, scrittore chiaramente fittizio il cui
nome, seguendo il metodo di attribuzione onomastica toccato al suo più famoso omologo Honorio Bustos
Domecq, artefice evanescente di Sei problemi per don Isidro Parodi (Jorge Luis Borges e Adolfo Bioy
Casares, ed. a cura di Antonio Melis, trad. it. di Lucia Lorenzini, Adelphi, 2012), viene recuperato
direttamente dal novero più recente degli avi di Borges. In questo piccolo stralcio, il lettore attento incontra
un aneddoto che lo stesso Borges cita, stavolta senza attribuirlo ad autori mai esistiti ma prendendosene la
paternità, nella conferenza “L’incubo”, a cui sopra pure abbiamo fatto già richiamo.

 

I brani raccolti sotto il titolo di Libro di sogni, dunque, possono per tutte le ragioni su elencate rappresentare
una cifra generale utile a inquadrare buona parte dell’opera di Borges, perché sotto l’egida del gioco, di
quell’intenzione ludica che come sostiene Enrique A. Giordano (“El juego de la creación en Borges”, in
«Hispanic Review», vol. 52, n. 3, 1984) è liberatoria (perché sottrae l’individuo alla frustrazione delle
convenzioni) e creativa (perché gli permette di dar vita a innumerevoli realtà), antologizzare vuol dire
riscrivere, ricreare, mistradurre, traslare, mentire e ricordare; ossia, ancora una volta, utilizzare il metodo del
sogno.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

http://www.adelphi.it/libro/9788845927027
http://www.jstor.org/stable/474145?seq=1#page_scan_tab_contents
https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



