
 

Cosa significa insegnare? 
Enrico Manera
30 Ottobre 2015

Studiosa, saggista e insegnante di filosofia nei licei, Eleonora de Conciliis ha recentemente pubblicato Che
cosa significa insegnare? (Cronopio 2014). Il volume, agile ma denso, offre una profonda e lucida analisi
dello stato dell’insegnamento nel contesto attuale, servendosi di uno strumentario critico molto efficace e
legato alla riflessione di autori come Michel Foucault e Pierre Bourdieu. In tal senso il libro fornisce
indicazioni concrete sulla dimensione politica della pratiche didattiche.

 

 

 

Chi è l’insegnante oggi e qual è la sua funzione?

 

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/cosa-significa-insegnare
https://d10.doppiozero.com/enrico-manera
http://shop.cronopio.it/prodotto-143072/Eleonora-de-Conciliis-Che-cosa-significa-insegnare.aspx
http://shop.cronopio.it/prodotto-143072/Eleonora-de-Conciliis-Che-cosa-significa-insegnare.aspx


Oggi l’insegnante, in particolare quello italiano e dipendente del sistema d’istruzione superiore, è una figura
tragica: un lavoratore socio-economicamente degradato e insieme un ‘intellettuale’, che dovrebbe svolgere
una delicatissima quanto paradossale funzione psico-politica: lasciare letteralmente un segno dentro i suoi
alunni, cioè avviare, arricchire e rafforzare autonomi processi di soggettivazione. Dovremmo quindi evitare
le generalizzazioni e riconoscere senza ipocrisie l’enorme differenziazione di capacità, cultura e
professionalità esistente oggi tra i docenti italiani, dopo trent’anni di formazione e reclutamento di massa e
diversi errori compiuti da una politica ridotta a governance: solo alcuni di essi sono consapevoli della
suaccennata funzione, e solo pochissimi disposti a svolgerla in modo rigoroso e coerente. Molti addirittura
resistono ai discorsi che ricordano loro il senso politico della nostra professione – così come molti alunni si
mostrano sordi all’invito a diventare ‘soggetti’, e a non restare ‘assoggettati’ all’ebete consumismo
imperante.

 

 

Credo che uno dei problemi in cui ci dibattiamo in quanto insegnanti sia la coesistenza di regole e meta-
regole educative nuove che stridono con quelle vecchie, che la scuola continua a incarnare. E lo stesso si
può dire dei saperi-quadro e dei canoni di riferimento.

 

Tanto la forma letteralmente ‘disciplinare’ e retoricamente statuale, civil-patriottica, quanto il contenuto delle
materie che insegniamo (penso soprattutto a quelle umanistiche e in particolare alle letterature), in termini
foucaultiani, tutto il nostro “potere-sapere”, risente ancora dell’impianto prima fascista (più che gentiliano) e
poi proto-repubblicano della scuola italiana; in un’epoca di straordinario meticciato ma anche di
globalizzazione selvaggia, le nostre regole di comportamento e convivenza si aggrappano in chiave difensiva
al vecchio binomio cittadinanza-Costituzione, col suo sottotesto familistico quasi ottocentesco. Dopo il
tentativo, fallito, del progetto Brocca negli anni novanta, nessuna delle recenti riforme ha messo mano a un
serio rinnovamento dei curricula guidato da una storicizzazione critico-sociologica dei saperi; anche la
pseudo-riforma Renzi, che sta per scatenare una capillare guerra tra poveri associata a forme perverse di
potere clientelare, non ha neppure sfiorato i reali problemi metodologici suscitati dai veloci mutamenti
psichici in atto nella popolazione scolastica, a causa dell’utilizzo massiccio dei dispositivi digitali. Insegnare
storia con la LIM, ad esempio, non significa eo ipso insegnarla in modo efficace, facendo uscire i nostri
alunni dall’eterno presente in cui sono immersi.

 

 

Mi ha colpito molto il tuo discorso, legato all’opera di Bourdieu, sull’«acculturazione come illusorio
strumento di ascesa sociale». È qualcosa che produce molta sofferenza per l’insegnante, che si vuole “di
sinistra”, in un mondo “di destra”.

 

L’acculturazione, come suggerisce la parola stessa, è la versione superficiale e acritica della cultura:
necessaria ma non sufficiente per ottenere una reale emancipazione psicosociale, ossia una trasformazione
radicale del proprio habitus condizionato da famiglia e classe di provenienza e, di conseguenza, una mobilità
sociale oggettivamente valida e riconosciuta. L’insegnante, che è spesso solo soggettivamente (non
pubblicamente e politicamente) ‘di sinistra’, soffre quando si rende conto di non riuscire ad operare nei suoi
alunni tale trasformazione, anche a causa dei limiti del sistema in cui lavora. Dunque il mondo è
oggettivamente ‘di destra’ finché la struttura economico-politica della società e del sistema d’istruzione non
fornirà livelli di acculturazione così elevati, da proiettare tutti i soggetti che lo desiderino e ne abbiano le



capacità, verso la libertà psichica, sociale e politica resa possibile dalla cultura. L’altro problema, anch’esso
se vogliamo ‘di destra’, sta nel fatto che, da un lato, non tutti gli insegnanti sono in grado di incarnare e
trasmettere questa libertà culturale, dall’altro non tutti i discenti la desiderano, poiché guadagnarla implica
sforzo e quindi un quantum di dolore psichico – mentre il denaro e l’intelligenza meramente cognitivo-
prestazionale, nella società del capitalismo consumistico globale, servono piuttosto a ottenere altro denaro e
molti quanta di godimento narcisistico.

 

 

Secondo molti osservatori la scuola, la primaria e la secondaria di primo grado, in particolare in Italia
nonostante tutto svolgono un’opera fondamentale di integrazione per soggetti svantaggiati, siano essi
autoctoni subalterni o migranti: la scuola, in altri termini, offre relazioni, socialità, competenze e
grammatiche di base a cui i figli dei “poveri” altrimenti non potrebbero accedere.

 

A dire il vero, in alcune zone (in particolare nel Mezzogiorno) la scuola media risente molto del degrado
culturale di una parte della classe docente e di quello socio-economico, oltre che culturale dell’intero
territorio; in diverse regioni d’Italia (che in termini non solo statistici di capacità di lettura resta uno dei paesi
più ignoranti d’Europa), nonostante l’accesso all’istruzione di massa e la lotta alla dispersione, i “figli dei
poveri” continuano ad essere svantaggiati e non sufficientemente alfabetizzati, cioè non in grado di
trasformare radicalmente il proprio habitus in virtù dell’acculturazione scolastica: le competenze (parola un
po’ abusata e figlia di un certo approccio cognitivista all’istruzione e chomskyano alla lingua) non bastano a
fornire all’individuo in formazione il proprio senso o valore sociale e a rafforzarlo nelle relazioni; quanto alle
grammatiche in senso stretto, siamo di fronte a un’epocale destrutturazione del linguaggio che investe tutti i
ceti, e va al di là del fenomeno pur positivo dell’omologazione linguistica. D’altra parte, nonostante il
razzismo di un’ampia fascia sociale ‘di destra’, leghista o semplicemente piccolo-borghese, la secondaria
superiore, come la primaria, sta diventando negli ultimi anni uno straordinario luogo di integrazione dei figli
di immigrati, anche extra-comunitari, che spesso sono più bravi degli italiani (soprattutto nelle materie
scientifiche e nell’inglese) e desiderosi di emergere. Ciò significa che è quanto mai necessario e urgente
potenziare la qualità e la durata dell’istituzione scolastica pubblica come luogo laico ed esclusivo (senza cioè
la concorrenza di istituti privati, soprattutto religiosi) di acculturazione di base: la macchina c’è e bisogna
farla funzionare, fornendo ai giovani di tutte le fasce sociali strumenti culturali (non solo tecnologici) nuovi
per proseguire gli studi universitari (che in Italia conoscono una percentuale ancora alta di abbandono), o
inserirsi in modo né ingenuo né selvaggio, ma critico, nel mondo del lavoro.

 

 

A proposito, non ho mai incontrato tanti insegnanti “di sinistra”, soprattutto se assegniamo a questo
significato quello di “insegnante che utilizza pratiche non autoritarie”. Quale è la tua idea sulla presunta
egemonia culturale della sinistra, fatta coincidere con la cultura “sessantottina”, in particolare nella
scuola? Penso, tra i molti sostenitori della tesi, per esempio a quanto scrive Paola Mastrocola in Togliamo il
disturbo, un libro molto diffuso...

 

Le pratiche autoritarie, residui del sistema disciplinare ottocentesco di cui sopra, sono spesso il sintomo della
mancanza di autorevolezza di un insegnante, cioè della sua debolezza psichica o della sua incapacità culturale
di guidare i discenti su percorsi nuovi e significativi di apprendimento e riflessione. Da questo punto di vista,
tutti gli insegnanti adeguatamente formati dovrebbero essere ‘di sinistra’, poiché è la cultura stessa, nella sua

https://d10.doppiozero.com/rubriche/78/201111/il-tramonto-della-scuolatogliamo-il-disturbo-di-paola-mastrocola
https://d10.doppiozero.com/rubriche/78/201111/il-tramonto-della-scuolatogliamo-il-disturbo-di-paola-mastrocola


dimensione storicamente e politicamente democratica, illuministica, ad essere ‘egemone’, portando a
respingere come tali i pregiudizi e i moralismi che mantengono gli individui in uno stato di minorità. D’altra
parte, è evidente che la cosiddetta egemonia culturale della sinistra in Italia è finita perché da oltre vent’anni
non c’è più la sinistra, i cui residuati politici hanno fatto seri danni all’istruzione di massa (mi riferisco in
particolare al famoso ‘doppio canale’ e al passaggio di ruolo grazie ai corsi abilitanti introdotto dal ministero
Berlinguer), quando, alimentando sacche clientelari di precariato, hanno rinunciato a mantenere selettivo il
sistema di reclutamento dei docenti e hanno abbassato il livello culturale dei loro ‘requisiti minimi’ (oltre che
degli alunni), riducendoli, appunto, a vaghe ‘competenze’.

Quanto alla Mastrocola, seppur ingenua in alcune ricette o analisi del ’68, dice una cosa vera e insopportabile
al buonismo di certa sinistra, quando denuncia la svogliatezza un po’ demente di alcuni nostri alunni e la loro
preoccupante incapacità di parlare, oltre che di studiare; se però i ragazzi si esprimono in modo destrutturato
e caotico, come degli schizofrenici, ragione di più per obbligarli tutti a studiare, in modo autorevole e
indipendentemente dal percorso lavorativo o intellettuale che riusciranno a intraprendere. Il nostro ideale
regolativo dovrebbe essere quello di costruire una società di intellettuali che lavorano, riconoscendo senza
ipocrisie le loro ‘differenze’: per citare Don Milani, autore da me non usato nel libro anche per ovvi motivi di
equidistanza (non ho usato Gramsci), “non c’è nulla che sia più ingiusto quanto far parti uguali fra 
disuguali”.

 

 

Ogni discorso sulla scuola e sulla sua riforma non può prescindere dall’analisi di quella che tu chiami
«nuova zona psicosociale dell’Halbbildung». Anche sul digitale quella che si annuncia è «una società di
dislessici» legata a una «dimensione a-coscienziale funzionale al mercato».

 

Non si tratta solo di dislessici (che sono comunque in aumento), ma di piccoli narcisisti viziati e mediocri che
non accettano la fatica e il dolore, ma anche la gioia e la forza della soggettivazione. La Halbbildung, la
pseudo-cultura di cui parlava Adorno già nel ’56, è una cultura debole perché narcisistica e viceversa, dunque
socialmente trionfante. Il suo trionfo però non ha nulla a che vedere con la diffusione dei fumetti o della
musica rock, bensì con la sua fruizione, appunto, a-coscienziale. Adorno era insopportabilmente
aristocratico-apocalittico ma purtroppo, come il nostro Pasolini, più profetico dello stesso Eco rispetto al
ruolo avuto in Apocalittici e integrati; nel ’64, Eco non poteva prevedere il maternage didattico, la
femminilizzazione acritica e impolitica dell’insegnamento (veri e propri tradimenti-fraintendimenti dello
spirito libertario del ’68), né il compiacimento narcisistico per la propria superficiale e ‘integrata’
acculturazione, che caratterizza oggi quello che una volta era il ceto medio, cui la ex-sinistra di cui sopra si è
totalmente prostituita. Il nuovo narcisismo psicosociale, che ha divinizzato il mercato e il digitale perché è
stato a sua volta divinizzato da questi due dispositivi, è il sintomo di mutazioni profonde che investono il
senso dell’identità individuale, soprattutto nelle giovani generazioni a loro volta divinizzate dai genitori; di
trasformazioni psichiche e cerebrali ancora non completamente comprese e comprensibili dalla scienza,
innescate dall’uso massivo della tecnologia digitale e dalla rete, oltre che dal progressivo abbandono della
lettura intensiva. Il web, come ambiente immaginario senza più ‘esterno’ o ‘reale’, è la nuova sede
dell’inconscio, soprattutto giovanile. In quanto storico e trans-individuale (non ipostaticamente collettivo ma
‘connettivo’, come suggerisce Derrick de Kerckhove), questo andrebbe confrontato – non certo giudicato –
col vecchio assetto coscienziale, egoico e super-egoico, del soggetto moderno.

 

 



Il tuo libro muove dalla riflessione foucaultiana sul pastorato e sulla matrice religiosa delle pratiche di
soggettivazione moderne, a partire dall’isomorfismo tra monastero e scuola. A un certo punto affermi che, in
Italia, se si vuole essere politicamente a sinistra, bisogna «minare» attraverso il proprio, l’insegnamento
dell’educazione cattolica, contrapponendole una matrice psicanalitica in quanto illuminista. Personalmente
sarei favorevole a una grande attenzione al post-umano e al discorso delle neuroscienze cognitive...

 

Benché avversato da una certa lettura di Lacan, che lo considerava una sorta di ‘discorso del padrone’,
l’illuminismo freudiano mirante a un rafforzamento dell’Io non conduce solo a forme adattive e prestazionali
di conformismo sociale (come quella della Psicologia dell’Io americana), ma, al contrario, favorisce pratiche
di disobbedienza e aiuta l’individuo a sopportare razionalmente e senza illusioni deliranti la propria fragilità.
Nel paternalismo di un certo stile didattico si manifesta invece, ancora una volta, la spaventosa arretratezza
dell’Italia, che rende ai miei occhi sempre più urgente una vera revisione del Concordato, e intanto possibile
una lotta politica contro l’ora di Religione cattolica – ad esempio, attraverso un esonero di massa nelle scuole
superiori, che ne delegittimerebbe almeno simbolicamente i docenti, vergognosamente stipendiati dallo stato
e spesso prigionieri di una contraddizione insolubile tra l’ininsegnabilità della fede e la possibilità di
disobbedire, trasformando quell’ora di lezione in una riflessione storica sul fenomeno religioso.
Approfittando della loro impasse, cerco quotidianamente nella mia pratica d’insegnamento di mostrare il
nesso tra obbedienza e debolezza – insomma, cerco di insegnare a non obbedire.

Quanto alle neuroscienze, sono un prezioso strumento di analisi delle suaccennate mutazioni, ma dubito che
possano costituire, da sole e nella loro radice cognitivista, un’alternativa adeguata all’umanesimo cattolico o
semplicemente piccolo-borghese che circola nelle nostre scuole e università. Penso piuttosto che siano l’anti-
umanesimo genealogico di un Foucault, con la sua decostruzione dell’Uomo come invenzione recente, o la
sociologia riflessiva di un Bourdieu, a poterci fornire una ‘cassetta degli attrezzi’ da utilizzare nel compito,
davvero arduo, di formare soggetti non assoggettati perché storicamente, oltre che scientificamente coscienti,
cioè consapevoli di ciò che sono (o non sono). 

 

 

Impossibile non parlarne in questi giorni: perché l’offensiva cattolico-reazionaria contro la presunta “
ideologia gender” si incentra sulle scuole?

 

Perché la Chiesa cattolica, che resta una delle poche istituzioni culturalmente ‘raffinate’ del mondo
occidentale, sa benissimo che il dispositivo-scuola è lo spazio in cui, grazie al lungo tempo di esposizione ai
valori e alle pratiche socialmente dominanti, si esercita “violenza simbolica” (per dirla con Bourdieu) sotto la
maschera benevola del puerocentrismo, realizzando così una quasi totale plasmabilità dei soggetti – la loro
fabbricazione e il loro assoggettamento infantile anche in età adulta. La Chiesa sa che la scuola è il terreno su
cui essa si gioca, sul lungo periodo, la sua stessa sopravvivenza come istituzione pastorale in grado di
definire a divinis non solo i generi sessuali, ma anche ad esempio il concetto di inizio o di fine-vita. La
scuola è il vero campo di battaglia della bioetica, e la riflessione teorica definita impropriamente come
gender, se scade appunto a ideologia, rischia di perdere, poiché il suo vero compito storico-politico sarebbe
proprio quello di scardinare il concetto di genere, prendendo ad esempio dalla storica (non certo ‘naturale’)
istituzione familiare solo i vantaggi laici (reversibilità della pensione, ingresso nell’asse ereditario, ecc.), e
non le implicazioni religiose.

 

 

https://d10.doppiozero.com/materiali/sala-insegnanti/ideologia-gender-e-media-education


Il tuo libro Che cosa significa insegnare? ha una pars construens molto netta che si concentra sull’insegnante
come parresiasta, come colui che dice tutta la verità. In questo senso insisti sul fatto che all’insegnante spetti
il compito di decostruire e mostrare le contraddizioni degli stessi saperi che insegna. Cosa significa dunque
essere maestri e passare “dal constativo al performativo”?

 

Se il constativo è quello dei ‘professori’ (anche di molti professori universitari), l’insegnante parresiasta è un
outsider che ‘agisce’ la verità, la produce come ‘evento’ (nel senso di Foucault), quando dice che non c’è
verità, e lo dice con un’ironia poco socratica e molto teatrale – molto nietzscheana; quando, al riparo dallo
spirito sacrificale che invece contraddistingue tanti docenti ‘rassegnati’ alla propria insignificanza sociale e
politica, incarna col suo corpo e la sua parola, esattamente come l’attore, la risibile ma tragica
contraddittorietà del mondo e della vita – quindi anche del mondo e della vita scolastici. Se insomma vuol
compiere un gesto politico, l’insegnante non deve, per tornare a Lacan, fare il ‘discorso del padrone’ o del
maître, ma neppure quello terapeutico e sedicente etico dell’analista, spesso barricato in una macchina teorica
ormai superata, e che perciò finisce coll’imporre la necessità di una Legge più o meno castrante. Se, come
sosteneva Benveniste, “insegnare significa mostrare con la parola”, il maestro è colui che restituisce al
linguaggio la sua funzione performativa impercettibilmente rivoluzionaria, che consiste nel permettere a un
individuo che lo può e lo vuole, di diventare un soggetto libero perché padrone di se stesso.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





