
 

La flessibilità è meglio del limite 
Giovanni Bottiroli
13 Ottobre 2015

1.

“Non pensare a trasgredire la Legge, cerca piuttosto di trasgredire te stesso”: quasi certamente questo è il
precetto più importante che possiamo derivare da Nietzsche in una prospettiva etica. Un’esortazione, un
imperativo, se si vuole: ma un imperativo che, per quanto categorico, non prescrive nulla di rigido, e che, per
quanto sia rivolto a tutti, appare orientato meno verso l’universalità che non verso la singolarità.

 

Ritengo che la massima di Nietzsche rappresenti la via più feconda per un’etica nella società contemporanea,
nella società liquida se ci accontentiamo dell’ambigua espressione di Bauman (tornerò tra poco sulla sua
ambiguità). Ma, poiché questa massima non viene formulata esplicitamente nell’opera di Nietzsche, vorrei
anzitutto giustificare la legittimità della mia interpretazione. Nietzsche è il filosofo del Superuomo. Tuttavia
il termine Übermensch andrebbe inteso, e tradotto in italiano, con oltreuomo: l’oltreuomo è il soggetto
capace di oltrepassare se stesso, di varcare i propri confini. Dunque l’etica di Nietzsche non è affatto
aristocratica: al contrario, è profondamente democratica, perché l’invito a “superare se stessi” viene rivolto a
ogni individuo.

 

A questa prima precisazione bisogna farne seguire una seconda: gli essere umani possono oltrepassare se
stessi perché sono flessibili, plastici. Se fossero rigidi, potrebbero cambiare, trasformarsi, tentare
innumerevoli variazioni, ma sempre e soltanto all’interno delle proprie frontiere. In una celebre
formulazione, Nietzsche afferma che l’uomo è “l’animale non ancora stabilmente determinato”. Non ancora
va inteso come “non mai”. Ciò non equivale a dire che l’uomo è l’animale liquido, perché la liquidità non è
una garanzia contro la rigidità. Si può essere liquidi e monotoni. Questo è un punto essenziale da chiarire: un
soggetto rigido può essere mutevole, dinamico, nomadico (alla Deleuze). Non è necessariamente statico.

 

 

2.

Se questa tesi suona bizzarra, si può cominciare a comprenderla con un’immagine creata da Kafka: quella di
un prigioniero in grado di spostarsi, perché le sbarre della sua prigione non sono conficcate al suolo; egli le
porta a spasso per il mondo, restando sempre al loro interno. Oltrepassa i confini dei territori, non quelli che
lo incatenano a se stesso.

 

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/la-flessibilita-e-meglio-del-limite
https://d10.doppiozero.com/giovanni-bottiroli


Possiamo adesso considerare il problema da cui muove questa mia riflessione: viviamo, si dice, in una
società che, non riuscendo più a percepire il senso e la funzione del limite, si trova di fronte a fenomeni di
devastazione che potrebbero essere contrastati soltanto ritrovando la funzione perduta. La perdita del limite è
descritta in vari modi: al linguaggio troppo epidermico della sociologia io preferisco quello della psicoanalisi.
Viviamo nell’epoca dell’evaporazione del Padre, aveva detto acutamente Lacan, cogliendo il movimento di
dissoluzione di tutte le figure autorevoli. E poiché il padre, quale che sia la sua realtà concreta, è il portatore
della legge, a dissolversi è il rapporto dell’individuo con la Legge. Ne risulta un soggetto che si percepisce
come senza limiti. “Non riesco a mettermi un limite” dice Andrea, un paziente di Franco Lolli; nel suo bel
saggio, L’epoca dell’inconshow, Lolli utilizza questa frase per indicare due tipi di comportamento:

(a) quelli eccessivi e sregolati fino alla violenza contro di sé e contro gli altri: “Andrea vive costantemente sul
punto di rovinarsi; quando beve, lo fa fino a stare malissimo, quando ‘tira’, si fa fuori in pochi mesi una
quantità esagerata di soldi, quando litiga con la sua ragazza finisce col picchiarla e beccarsi una denuncia,
quando viene fermato dalla polizia in stato di ebbrezza dice di essere stato malmenato dagli agenti
procurandosi da solo contusioni e ferite al volto – sperando di poter ribaltare così la sua scomoda situazione”.

b) comportamenti innocui, che mostrano però l’incapacità di realizzare una qualunque meta: quale che sia
l’obiettivo, il footing, imparare a suonare la chitarra, le donne, le sostanze, Andrea rincorre freneticamente il
suo obiettivo solo per un po’ di tempo. Poi il desiderio – ammesso che lo si possa chiamare così – svanisce; e
ne subentra un altro.

 

Constatiamo dunque non solo l’evaporazione del padre e della legge, ma anche l’evaporazione di un
qualunque investimento libidico durevole. Il soggetto passa da uno sciame all’altro – dal gruppo della
discoteca a quello della palestra, a quello dell’aperitivo, ecc., cambia e accumula i suoi Io come in un
patchwork.

 

Gli psicoanalisti lacaniani, e in particolare Massimo Recalcati, che in questi anni ha saputo liberare l’opera di
Lacan dai suoi gergalismi e l’ha proposta a un pubblico più ampio, interpretandola anche in maniera originale
(il complesso di Telemaco) e facendone comprendere tutta l’importanza, descrivono questa situazione
epocale mediante una coppia di termini: desiderio e godimento (jouissance).

 

Il desiderio è una forza che incontra la Legge, e ne accetta le limitazioni; il godimento è la spinta acefala a
non accontentarsi del piacere, ma a puntare verso l’eccesso. Un eccesso mortifero e autodistruttivo – il
termine godimento non indica solo l’intensificazione del piacere, ma la distruzione della vita, anzitutto e
fondamentalmente la propria. In ciò si manifesta peraltro una tendenza dell’essere umano, che non ha una
vocazione naturale all’equilibrio, al piacere omeostatico, alla misura. “L’essere umano non è un essere
aristotelico, non si accontenta della via mediana, non è un ‘animale razionale’, ma, come afferma Lacan, un
‘essere di godimento’, un essere che tende a oltrepassare il limite, a preferire il godimento alla difesa della
propria vita” (M. Recalcati, Ritratti del desiderio, Cortina 2012, p. 98. Il corsivo è mio). Così l’individuo si
trova a perseguire un “godimento senza Legge’, un godimento maledetto che lo trascina in una schiavitù
distruttiva. Tutte le patologie contemporanee (anoressia, bulimia, tossicodipendenze) ne sono la prova.

 

 

3.



Freud ha dichiarato di non aver mai voluto leggere Nietzsche, perché temeva di esserne influenzato; negli
scritti di Lacan il nome di Nietzsche è quasi assente. C’è da rammaricarsi di questo confronto mancato,
perché la psicoanalisi – come mostra il passo appena citato da Recalcati – non è lontana dal concepire gli
esseri umani come oltrepassanti. Se trasgredire significa “superare una soglia”, questo superamento potrà
avvenire in diverse direzioni: contro la legge – così è stato per molto tempo, compresa la generazione del ’68;
oppure contro la vita, come sta accadendo nella società attuale, in cui il dispositivo della legge sembra essere
stato disattivato. Ci sono altre possibilità?

 

Per rispondere a questa domanda dobbiamo prima riflettere sulla cornice che è stata finora delineata. C’è
molta verità nel discorso che sottolinea la funzione del limite, la sua necessità nel bonificare e nel raffreddare
un’incandescenza pulsionale che conduce a ledere se stessi, a distruggere il proprio benessere. Limitare il
godimento, ricorda Recalcati, è il modo per ritrovare il desiderio; e la vera funzione del padre non è
repressiva; consiste piuttosto nel mostrare una possibile alleanza tra la Legge e il desiderio. Tutto ciò appare
pienamente condivisibile. Da dove nascono i miei dubbi?

 

Nascono da una contrapposizione troppo schematica, e penalizzante: quella che oppone il limite e il “senza
limiti”. Davvero l’individuo che mira al godimento è un soggetto che abolisce il limite? Se fosse davvero
così, se la spinta alla jouissance ci consentisse veramente di “oltrepassare il limite” – come non condividerla?
Non realizzeremmo forse in tal modo la vocazione degli esseri umani?

 

A ben vedere, il limite si dice in molti modi: la Legge, oppure la vita, come è stato appena ricordato. Ma non
abbiamo ancora messo a fuoco la distinzione più importante. La vedremo tra un attimo. Riflettiamo ancora
sull’inconsistenza di quella che potremmo chiamare l’ideologia del senza limiti, rispetto alla quale anche la
psicanalisi lacaniana, pur così raffinata, sembra trovarsi in una posizione prevalentemente difensiva. Temo
che non sia sufficiente insistere sul ruolo positivo della Legge in rapporto al desiderio (forse, c’è anche il
rischio della banalizzazione: una Legge per amica?), finché si concede al godimento il privilegio di puntare
all’eccesso.

 

Nessuno di noi può abolire il limite. Possiamo solo scegliere quale limite accettare: insomma, non è possibile
fare lo scambista e contemporaneamente vivere un amore romantico, strafarsi con una qualche sostanza
oppure “strafarsi” con Proust e Heidegger (immagino che qualcuno continuerà a ritenere preferibile la prima
opzione); e così via. Ma la scelta decisiva è quella tra tentare di oltrepassare se stessi oppure vivere come il
prigioniero di Kafka, in perenne movimento, ma pur sempre dietro le sbarre. In quest’ultimo caso il soggetto
non abolisce il limite, semplicemente lo sposta – continuamente, freneticamente, ma anche sterilmente.

 

 

4.

Il soggetto della jouissance non è affatto un soggetto oltrepassante: continua a coincidere con se stesso. Ha
rinunciato a oltrepassare il Grande Limite. Non è un soggetto flessibile. Non si tratta dunque di proporre un
limite al godimento, perché quel limite è già nel godimento. Bisogna semmai mostrarlo, smascherando le
illusioni dell’illimitato. E non si tratta di distogliere dagli eccessi in nome di una ritrovata funzione
dell’equilibrio e del giusto mezzo. Il soggetto oltrepassante non mira al giusto mezzo, ma al giusto estremo.



 

Un’ultima osservazione. Nel Seminario VII, Lacan afferma che essere fedeli al proprio desiderio è l’unico
precetto di un’etica psicoanalitica. Una formulazione che è apparsa a molti ambigua, ma che andrebbe
considerata semmai come incompleta, e che Nietzsche ci invita a completare. La fedeltà al desiderio di
oltrepassamento – questo è la vera chiave di lettura. Ma anche la massima di Nietzsche va completata, alla
luce delle forme di soggettività contemporanea: “Non pensare a trasgredire la legge o la vita; tutto ciò
risulterà inutile, sterile, monotono, se resterai nei tuoi confini, se non saprai essere flessibile, nell’accezione
superiore di questo termine, cioè se non saprai vivere nella non-coincidenza con te stesso”.

 

Non si tratta dunque di opporre il limite all’assenza di limite, bensì la capacità di varcare i limiti – impresa
che richiede tempo, pazienza, consapevolezza – alla Grande Monotonia, quella di chi non riesce a varcarli. Il
caso di Andrea (il paziente di Franco Lolli) ce lo conferma in modo paradossale. Se ogni investimento
libidico durevole viene abbandonato dopo breve tempo, è perché ogni durata viene percepita come
monotonia; e se ogni monotonia è insopportabile, e provoca movimenti di fuga, è perché il soggetto la
percepisce come diffusa in tutto il suo essere – come ciò che riempie inesorabilmente e rapidamente il suo
vuoto. In effetti, non c’è nulla di più noioso che restare confinati dentro di sé.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



