DOPPIOZERO

Se unanotted’inverno un etnografo

Lorenzo Alunni
5 Ottobre 2015

«E poi, insomma, non €il mio mestiere, € un lavoro che bisogna saperlo fare, bisogna saper
entrare in confidenza con il prossimo, eio gia partirei con la prevenzione che la gente ha altro
per il capo che raccontar favole a me».

Illustrando i criteri del proprio lavoro nell’ introduzione alle Fiabe Italiane (1956), Italo Calvino motivava
cosi lasceltadi attingere alla documentazione gia disponibile e percio di sottrarsi a un vero e proprio lavoro
etnografico, a quellaricerca sul campo che € la base empirica dell’ antropologia. Da qui pud prendereil via
unariflessione sul rapporto di Calvino con questa disciplina e sul modo in cui questo pud contribuire aun
bilancio piu generale della sua opera.

Perchérivisitare le relazioni fra Calvino e |’ antropologia? Frai suoi lettori nati negli anni Ottanta o dintorni,
pare esistere una parabola del rapporto con Calvino piuttosto diffusa. Dopo la sacralizzazione giovanile, la
scoperta progressiva di acuni lati della sua opera e attivita intellettuale ha spinto a una certaindifferenza nei
suoi confronti, se non insofferenza. Alcuni degli scossoni dati a piedistallo troppo alto su cui molti fra noi
avevano eretto la propria statua di Calvino — un piedistallo cosi alto che la statua non si vedeva quasi piu,
cosi dadimenticarnei motivi di adorazione — sono stati per esempio la scoperta del suo potere editoriale non
sempre virtuoso, di quella certainesattezza dei suoi appelli all’ esattezza, della giocosita spesso stanca delle
sue opere degli anni Settanta e Ottanta, del malcontento che ci davano certi effetti d'inibizione della sua
operasullanarrativaitaliana, e cosi via. Per reagire a questi possibili motivi d insofferenza, che per acuni
diventava a sua volta unaformadi rancore, un tentato rimedio € stato quello di concentrarsi (prendere sul
serio?), ognuno dalla propria prospettiva disciplinare o sensibilita, il rapporto fra Calvino e gli ambiti extra-
letterari acui s einteressato di piu. Il caso di questo testo eil rapporto con |’ antropol ogia, cosi importante
per Calvino. Ecco il perché di questo nuovo sguardo su, per cosi dire, I’ uso che Calvino hafatto

dell’ antropologia.

Nellalezione americana dedicata alla Leggerezza | eggiamo: «Abituato come sono a considerare la letteratura
come ricercadi conoscenza, per muovermi sul terreno esistenziale ho bisogno di considerarlo esteso
all’antropologia, al’ etnologia, alla mitologia». Piu oltre Calvino raccontava di certe tribu e villaggi che, in
risposta alla precarieta dell’ esistenza, immaginavano lalevitazione di sciamani e streghe: «E questo
dispositivo antropologico che |a letteratura perpetua». E possibile rintracciare segni dell’ attenzione verso

I’ antropologia (termine con cui, per il proposito di questo testo, indicherd simultaneamente etnologia,
demologia e antropologia culturale) in tutte le declinazioni del lavoro intellettuale di Calvino. Non fu un
interesse né marginale né episodico, a punto chein Leggerezza Calvino scrisse: «Penso che larazionalita piu
profondaimplicitain ogni operazione letteraria vada cercata nelle necessita antropol ogiche a cui essa
corrisponde». Ma a quali necessita antropol ogiche corrispondevail suo interesse per I’ antropologia?


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/se-una-notte-dinverno-un-etnografo
https://d10.doppiozero.com/lorenzo-alunni

Fiabeitaliane

Nel «Notiziario Einaudi» del settembre del 1952, Calvino salutaval’ uscita della Soria del folklore in Europa
del siciliano Giuseppe Cocchiara con parole di anmirazione: «ll folklore € una materiadi studio di ricchezza
illimitata; e non si puo far storia né storia della cultura se non se ne tien contox». Due anni dopo, S rivolgeva
proprio a Cocchiara per avere consigli sullaraccolta di fiabe italiane che Einaudi aveva appena deciso di
realizzare. Nellaletteradel 15 gennaio 1954 — prima cioe che la cura del volume non gli venisse affidata—
Calvino specificava che la casa editrice aveva stabilito di impostare il lavoro su una base filologica, ma «con
criteri essenzialmente poetici». Dai Verbali del mercoledi (a curadi Tommaso Munari) sappiamo che, nella
riunione del comitato editoriale Einaudi del 14 aprile 1954 (presenti Bobbio, Einaudi, Serini, Solmi elo
stesso Calvino), lo stesso Cocchiara aveva poi incoraggiato Calvino a occuparsene persona mente,
raccomandandogli di fondare la sua scelta «sul materiale piu vasto possibile, edito e inedito, senza
preoccupazioni regionali, con I’ unico criterio della varieta e della bellezza». Nell’ ottica di una storia

dell’ antropologiaitaliana e delle dinamiche editoriali che hanno contribuito a plasmarla, pud essere utile
osservare come Cocchiara avesse suggerito per quel lavoro non un antropologo, ma un letterato, parteggiando
anche lui per un approccio «poetico» rispetto a uno piu propriamente scientifico-filologico. Anche lo storico
Delio Cantimori, altra parte in causa nelle decisioni editoriali dell’ Einaudi, si disse entusiasta all’idea che a
occuparsi del volume fosse Italo Calvino: «Cosa magnifica— perché lafa Calvino. Saranno fiabe di Calvino,
spero. Spero che Calvino scriveralui davvero, non si fara venire in mente scrupolosita filologiche che lo
rovinerebbero.

Unavolta accettato I’ incarico, Calvino si chiese se una simile raccolta potesse «nascere con tanto “ritardo”
sulle mode | etterarie e sull’ entusiasmo scientifico». Pur seguendo la direzione “poetica’ dettata dalla casa
editrice, Calvino si trovo ugualmente adover farei conti con gli studi demologici esistenti e con laloro
metodologia. Del resto, di quella metodol ogia aveva scritto con ammirazione solo poco tempo prima,
discutendo il volume di Vladimir Propp Leradici storiche dei racconti di fate: «[Propp] non si lasciamai
trascinare dalla fantasia, procede con calmaimpassibile, con pignoleria da matematico, a passi di piombo;
non da per acquisito nessun fatto se non I’ ha documentato in tutti i modi e se non ha dimostrato che &
impossibileil contrario» (Sono solo fantasia i racconti di fate?, «L’Unita», 6 luglio 1949).

Nell’introduzione a Fiabe italiane, che parerivoltapiu agli studios di folklore che a pubblico generale,
Calvino parlava della «naturaibrida del mio lavoro, che € “scientifico” ameta, o per tre quarti, e per I’ ultimo
quarto frutto d’ arbitrio individuale». Pare giocare sull’ ambiguita frala conoscenza e il rispetto di quegli studi
—acui s rivolge con qualche imbarazzo e un leggero senso d’'invasione di campo — e una sorta di spavalderia
sharazzina derivata dalla scelta poetica a scapito di quellafilologica: «M’immergevo in questo mondo
sottomarino disarmato d' ogni fiocina specialistica, sprovvisto d’ occhiali dottrinari, neanche munito di quella
bombola d’ ossigeno che € I’ entusiasmo — che oggi molto si respira— per ogni cosa spontanea e primitiva, per
ogni rivelazione di quello che — con un’ espressione gramsciana fin troppo fortunata— s chiamail mondo
subalterno».

Calvino, dicevamo, si baso esclusivamente su fonti giaraccolte da altri: «Non sono andato di persona afarmi
raccontare |e storie dalle vecchiette». Mail lavoro di ricerca“atavolino” lo entusiasmo: «Piu mi sospingevo


http://www.einaudi.it/libri/libro/aa-vv-/i-verbali-del-mercoled-1953-1963/978880621512

nellamiaimmersione, piu il controllo distaccato con cui m’ero tuffato cadeva, e mi sentivo ammirato e felice
del viaggio, e la smania catal ogatoria— maniacale e solitaria— veniva scal zata dal desiderio di comunicare
agli altri le visioni insospettabili che apparivano al mio sguardo». Ci strappa un sorriso quando poco piu
avanti ammette che a un certo punto del lavoro avrebbe «dato tutto Proust in cambio d’ una nuova variante
“ciuchino caca-zecchini”». Nell’introduzione menziona lo studioso siciliano Giuseppe Pitré (1841-1916), del
cui lavoro sottolineavail ruolo di emancipazione poetica dei raccontatori di favole: «Coniil Pitréil folklore
prende coscienza della parte che nell’ esistere stesso d’ unatradizione di racconto hala creazione poetica di

chi narra». Era una constatazione che contribuiva a legittimare il suo stesso lavoro.

Facendo tesoro dell’ insegnamento metodol ogico dell’ etnologia di spogliare le fiabe delle loro decorazioni di
gusto romantico per poterle analizzare meglio, Calvino individuo in quelle narrazioni, che considerava forme
di autocoscienza di persone capaci d'inventarsi un destino, «unaforzadi realta che interamente esplode in
fantasia». E stato attraverso questo approccio morale e politico alla fiaba che Calvino poté trarre una
conclusione che pare in parte contraddire quel giudizio di eccessiva diffusione alla nozione gramsciana
“cultura subalterna’: «Ed € 1a per noi la suamorale vera: allamancanzadi liberta dellatradizione popolare, a
questa legge non scritta per cui a popolo e concesso solo di ripetere triti motivi, senzavera“creazione”, il
narratore di fiabe sfugge con una sorta d’istintivafurberia: lui stesso crede forse di far solo delle variazioni su
un tema; main realta finisce per parlarci di quel che gli staa cuore».

L’ operazione di Calvino — che poté contare sui consigli di tre specialisti degli studi demologici come
Giuseppe Cocchiara, Paolo Toschi, Giuseppe Vidossi —incontro il favore anche di molti antropologi, cosa
tutt’ altro che scontata. Alberto Cirese, nella conferenza del 1988 Italo Calvino studioso di fiabistica,
riconobbe a Calvino il merito di essersi assunto, daletterato, un compito che sarebbe spettato ai demologi.
Pur mettendo in evidenza alcuni limiti e “trucchi”, I’ approvazione di Cirese eraesplicita: «Calvino ebbe
precisa consapevol ezza metodol ogica (e insomma “ scientifica’, anche se uso le virgolette) non solo nel
rigore con cui progetto e svolseil lavoro di recensione e spoglio delle fonti, ma anche nel non richiesto
scrupol o storico-filologico con cui ne dette conto, esponendolo al giudizio. Né fu presuntuosa intrusione o
vanagloria (che ¢’ é di piu remoto dal suo contenuto riserbo pensoso?). Fu misurato senso di responsabilita
intellettual e verso un oggetto che e facile materia di saccheggio». Cirese riporto e discusse anche I’ opinione
del tedesco Walter Anderson, al tempo uno del massimi studiosi mondiali di fiabe e novelle. Nel 1958
comparve sullarivista tedesca «Fabula» una sua lunga recensione di Fiabe italiane, che considerava un
contributo effettivo agli studi e in cui riscontro piu rigore e merito di quanto Calvino stesso non si
riconoscesse. Un altro importante riconoscimento fu quello espresso da Alfonso Maria Di Nola, antropol ogo
e storico delle religioni troppo spesso dimenticato: «Calvino portd con le Fiabe a termine un sottile impasto
di documento attentamente trascritto, di rilettura e riscrittura, rispondenti a precise esigenze narrative, di
dichiarata violazione dei palinsesti demologici usati che spesso furono modificati 0 contaminati dafusioni fra
un testo e I’ altro secondo il gusto dell’ autore». Quello che Di Nolavide nell’ operazione di Calvino — che,
non dimentichiamol o, dovette scrivere in maniera accessibile anche ai lettori piu giovani — erala capacita di
concentrarsi sulle narrazioni fiabesche con un approccio libero davincoli teorici che lo avvicinaallo spirito e
allaposizione morale di chi, frail popolo, quelle fiabe le trasmetteva. Riconobbe dunque una relativamente
[quasi?] involontaria capacita critica e insieme mimetica ed empatica, combinazione presente nei migliori
etnografi: «Un narratore di una delle tante versioni della fiaba dell’ orco mangia-uomini realizza e trasmette
un’ esperienza che ignora ogni categoria classificatoria e ogni orizzonte teorizzato». Forse quel narratore
scevro da categorie classificatorie e orizzonti teorizzati non era solo chi quelle fiabe e raccontava, ma anche
Calvino stesso.



Del resto, Calvino facevalevasu riferimenti (quali 1o stesso Propp e Stith Thompson, autore de La fiaba
nella tradizione popolare) condivisi con le correnti antropologiche e demologiche pitl influenti del tempo. In
particolare, I’ elemento della fiaba come espressione della paura— e dellaforza di resistenza e reazione — del
crollo esistenziale del gruppo, della sua sopravvivenza ai pericoli e alle angosce a cui i membri di una
comunita sono esposti. Era un approccio di tipo antropol ogico-politico che sarebbe affiorato anche in altri
testi di Calvino. Un esempio € il romanzo incompiuto La decapitazione dei capi. Ne aveva pubblicati alcuni
capitoli nel 1969 su «Il Caffé», per poi abbandonarlo. Si basava su un’ arditaipotesi derivata da alcuni studi
di antropologia politica del tempo (come quello di Georges Bataille sul sacrificio del sovrano) e dagli
avvenimenti politici italiani di quegli anni, che gli avevano suggerito unariflessione sul rapporto fra pericolo
mortale e potere: ne La decapitazione dei capi erainfatti immaginatal’ uccisione rituale dell’ intera classe
dirigente aintervalli regolari.

Nellabreve nota introduttiva all’ edizione alle Fiabe italiane del 1970, Calvino constatava che, dopo
I”edizione del 1956, gli studi sulle fiabe si erano radicalmente rinnovati, soprattutto perché erano stati
scoperti lavori di Propp precedenti a Morfologia della fiaba, suo testo di riferimento all’ epoca della
preparazione del volume. Eppure, frail 1956 eil 1970 non ¢ era stato solo Propp. Quelli frale due
introduzioni alle Fiabe italiane furono anni vivaci per gli studi folkloristici italiani. Nel 1956 si tenne a
Cagliari il Sesto Congresso Nazionale delle Tradizioni popolari, dove sarebbero state riformulate le linee di
quell’ ambito scientifico, per esempio. Studiosi come Clara Gallini, Luigi Maria Lombardi Satriani, Giovan
Battista Bronzini, Tullio Seppilli stavano dando vitaa un campo di studi di grande vitalita e a un dibattito
fecondo i cui frutti Calvino perd non prese in considerazione. Non era certo suo dovere né suo programma
fare un nuovo stato dell’ arte degli studi sullafiabaitaliana, mail richiamo a radicale rinnovamento degli
studi sul folklore, fatto perd ignorando quanto stava effettivamente accadendo in quel campo, lascia pensare
cheil ricorso di Calvino all’ antropol ogia avvenisse come un armamentario da cui prendere gli strumenti di
voltain volta necessari per il suo lavoro di scrittore. Manon ci si pud accontentare di una considerazione
dall’ aria cosi paradossale e corporativista, oltre che sbrigativa. Vediamone il perché attraverso una lettura di
guello che per Calvino rappresentava |’ antropologo francese Claude L évi-Strauss.

Calvino bifronte

Di tutti gli antropologi della sua epoca, Calvino aveva una predilezione per Claude L évi-Strauss. Leggeval
suoi libri e affidavai suoi appunti di lettura alLa Repubblica con considerazioni che apparivano tinte di
timore reverenziale. Nell’ articolo Sotto gli occhi di Lévi-Strauss («La Repubblica», 15 luglio 1983), a
proposito del libro Lo sguardo da lontano, Calvino dichiard la sua ammirazione per un tratto fondamentale
del temperamento dell’ antropologo francese: «ll bisogno di far trovare atutto un significato, perché il grande
meccanismo astratto che governa la mente umana non pud mai girare a vuoto, deve sempre caricarsi

d’ esperienza sensibile». Lévi-Strauss gli appariva dunque come una sortadi Palomar. Peraltro, proprio nella
suaintroduzione a Palomar (1983), Calvino scrisse: «Avevo anche messo a punto molte pagine d’ esperienze
di viaggio su civilta antiche e lontane: e ho scartate quasi tutte perchéil libro d’ impressioni di viaggio dello
scrittore italiano € un genere di cui tutti abbiamo sazieta. E poi quel tanto di nozioni culturali che e
indispensabile fornire per ogni cosa che si descrive in testi del genere, stonavain un libro come questo
impostato su un rapporto diretto con cio che si vede». Sono parole che, oltre a configurare — pit 0 meno
ingannevolmente — una possibile definizione di “etnografo”, riportano allamemorial’incipit di Tristi tropici
di Lévi-Strauss (1955): «Odio i viaggi e gli esploratori, ed eccomi che mi accingo araccontare le mie
spedizioni».



Calvino segui anche, da diligente uditore, il seminario che Lévi-Strauss tenne nel 1974-1975 al College de
France sul tema dell’identita. Ne ricavo un saggio pubblicato nel 1977 su Civilta delle macchine e intitolato
appunto Identita. Pur viziato da una visione piuttosto essenzializzante del concetto d’identita, del quale
invece I’ antropologia stava alora mettendo in evidenzala dimensione di fluidita, Identita non sembra
appartenere ale sue prove migliori, ma contiene spunti di rilievo, come questa definizione: «L’identita e
dunque un fascio di linee divergenti che trovano nell’ individuo il punto d’ intersezione». Viene da chiedersi
per assurdo se, qualorail seminario sull’identita |’ avesse seguito prima, avrebbe scritto 1o stesso |l visconte
dimezzato.

Nell’articolo L’ etnologo bifronte («La Repubblica», 6 agosto 1980), Calvino riconosceva a L évi-Strauss la
capacita di camminare in equilibrio frala pur detestata tendenza a produrre schematizzazioni riduttive e la
complessita ed elusivita di ogni «pensiero selvaggio». Risaltala suariflessione a proposito del modo in cui
I"antropologo dei tropici tristi si relazionava con la propria biografia: «Lanostalgiadi altri impieghi

dell’ energiaintellettuale, il rimpianto di vocazioni artistiche o letterarie lasciate cadere sono un’ atra costante
del Lévi-Strauss autobiografico: servono forse inconsapevolmente a creare uno sfondo d’ indeterminatezza
esistenzialein cui ogni rigidita metodologica risulti sfumata». Sorge alorail sospetto che Calvino fosse
attratto da questo dato biografico perché il suo caso eral’ esatto contrario: il suo interesse per altri campi del
sapere umano sembra a volte esprimere il suo rimpianto e, all’ opposto di Lévi-Strauss, servire a creare uno
sfondo di supposta determinatezza su cui si faccia meno evidente e problematica ogni indeterminatezza
metodologica. Laricercaantropologicadi Lévi-Strauss doveva allora apparire a Calvino come un tunnel
tortuoso ma affascinante al termine del quale si trovava uno specchio: uno specchio cherifletteva si
I’'immagine dell’ umanita, ma anche e soprattutto la sua, invertendola con la paradossale fedelta di cui solo gli
specchi sono capaci.

FraLevi e Lévi-Strauss

La pubblicazione presso Einaudi di libri di antropologiafu affidatafino al 1957 alla «Collezione di studi
religiosi, etnologici e psicologici», lacosiddetta“Collanaviola’. Ma aquella collana Calvino non si
affeziono mai troppo. O, piuttosto, Calvino non interferi mai con il redattore che piu di tutti I’ avevavoluta,
Cesare Pavese, che se ne occupo insieme a assieme a Ernesto de Martino. Calvino era un attento lettore di de
Martino: sappiamo per esempio che, durante una degenzain ospedale nel 1962, lesse con attenzione
I"antologia da lui curata Civilta e magia. Sempre in Leggerezza: «Non mi pare unaforzatura connettere
guesta funzione sciamanica e stregonesca documentata dall’ etnologia e dal folklore con I'immaginario
letterario», affermerain effetti nellalezione americana sopracitata. Ma che Calvino non intendesse mettere
troppo il naso nella gestione della“Collana viola’ non era solo in ragione della divisione dei compiti e delle
responsabilita all’ interno della casa editrice. C’ entrava anche I'importanza che Calvino riconosceva
all’antropologia nel lavoro di poeta e romanziere di Pavese: «Collegare I’ etnologia e la mitologia greco-
romana alla sua biografia esistenziale e alla sua costruzione letteraria era stato il costante programma di
Pavese» (Pavese e i sacrifici umani, 1965).

Italo Calvino rimarrain ogni caso un assiduo lettore e recensore di studi antropologici fino allafine della sua
vita. Per esempio, su Cannibali e re di Marvin Harris (in «La Repubblica», 8 gennaio 1980) dira: «Per poco



che uno abbiafatto qualche lettura d’ etnologia, haimparato che del cannibalismo si puo parlare solo col
rispetto dovuto ariti religios d altre culture, che non vanno giudicati col nostro limitato metro eurocentrico.
Due anni dopo, Calvino avrebbe pubblicato il racconto Sotto il sole giaguaro, dove il cannibalismo era uno
dei temi dominanti.

Nel luglio del 1981, sempre sulla «Repubblica», Calvino esamino con competenzal riti di passaggio di
Arnold Van Gennep, scritto ainizio secolo e al’ epoca appena ripubblicato in Italia. Ma segni della sua
attenzione all’ antropologia si possono rintracciare anchein altre aree del suo lavoro. Nel 1968, scrivendo il
risvolto di Venerdi oil limbo del Pacifico di Michel Tournier, Calvino rivelava che cio che lo aveva attratto
di quel romanzo era proprio la componente etnologicali espressain una sorta di forma sperimentale: «L’isola
e per lui I’ osservatorio privilegiato che consente di mettere afuoco (...) una problematica che tocca tutti i
campi delle scienze umane: il problema della conoscenza e del tempo; il linguaggio; I’ assenza degli “altri”
come crisi del tradizionale sistema di misura dellarealtd; cultura e natura; e mitologie elementari».

Ultimo viene | antropol ogo

Nel 1984, George R. Saunders passo in rassegna, nella «Annual Review of Anthropology», lastoriaelo stato
dell’ antropologia culturale italiana. Lodava la densa e ascoltata presenza degli antropologi nellavita
intellettuale e politica italiana: «Anthropology has achieved rather unigque significance in Italian intellectual
life». Oggi non e cosi (ammesso e concesso che primalo fosse). Pur producendo continuamente lavori
scientifici di primo ordine, I’ antropologia italiana appare, dati alla mano, una delle discipline che piu ha
subito il maltrattamento riservato negli ultimi anni al mondo scientifico e universitario italiano. Quando
Saunders scrisse quelle parole, Calvino era ancora vivo (Saunders lo cita, peraltro) e godeva di grande
influenzaintellettuale ed editoriale. Viene da chiedersi: avrebbe potuto fare di piu per I’ antropologia? La
domanda appare ingenua e non del tutto pertinente, tirando in ballo questioni che vanno ben al di 1adella
portata e dei fini di questo contributo. Ma rimane unatentazione di perplessita rispetto a un ricorso, da parte
di Calvino, al’ antropologiaitaliana che appare talvolta basato su un’idea di bacino di studi aloro modo
anomali, interessanti ma accessori, eclettici main senso d’indefiniti e difficilmente classificabili, trasversali
ma dungue spesso sovrapposti ad altre discipline piu tradizionali e intoccabili. Sacrificabili, dunque. E I'idea
di “sacrificabilita” dell’ antropologiadal paesaggio scientifico pare aver permeato fin troppo le mentaitaele
politiche italiane. Le conseguenze sono sotto gli occhi di tutti coloro che abbiano a cuore le sorti

dell’ antropologiaitaliana e della vitale preziosita della conoscenza e capacita di azione a cui sa darci accesso.
Quello spirito nell’ approccio a una disciplina extra-letteraria appare insomma come una delle dimensioni
dellavitaintellettuale di Italo Calvino che, viste oggi, ci mancano meno e meno sono avvitate ale forme
dell’ attuale dibattito sia letterario che scientifico.

Questo non significa che, mentre cercavamo motivi per innamorarci di nuovo di Calvino, ne abbiamo invece
trovati atri per nutrire quella certainsofferenza di cui dicevamo al’inizio. Il rapporto fra Calvino e

I” antropol ogia non merita di essere dato in pasto a considerazioni di carattere politico-scientifico rispetto a
doveri chein fondo non gli spettavano.


http://www.annualreviews.org/doi/abs/10.1146/annurev.an.13.100184.002311?src=recsys

Per lodare uno scrittore si dice a volte che era un ottimo etnografo, 0 antropologo: succede per esempio con
Primo Levi, che peraltro fu corrispondente e traduttore di L évi-Strauss, e succede anche con il Calvino
scrittore che s'ispira agli studi degli antropologi piu importanti della sua epoca. Ma anon tener sempre ben
presente che | accostamento fra etnografi e scrittori € primadi tutto una metafora, utile per spiegare

I” approccio descrittivo di questi autori, si rischiadi dare un’ interpretazione fuorviante sia dellafunzione della
letteratura che di quella dell’ etnografia e antropologia. Diverse sono le premesse, i metodi, e questioni
epistemol ogiche, le forme di conoscenza dell’ umanita e le finalitd. Non si tratta certo di rivendicare una poco
utile divisione disciplinare, né di concludere questo contributo rimettendo una distanza di sicurezzafra
Calvino el’antropologia. Si tratta piuttosto di far attenzione a non dimenticare o indebolire |o specifico
potenziale conoscitivo di antropologia e letteratura, un potenziale unico per addentrarsi in quel «terreno
esistenziale» che Italo Calvino ci hainsegnato a esplorare anche nei suoi cunicoli pit impervi e intricati.

L’ antropologia era per lui uno strumento irrinunciabile per illuminare quel cunicoli e non perdersi. Del resto,
di perderci non ce lo possiamo permettere, noi abitanti di questo piccolo pianeta da cosmicomica.

Lorenzo Alunni @ nato a Citta di Castello nel 1983. E dottore di ricercain antropologia. Sta ultimando un libro di antropologia medica sui campi
rom di Roma. E traduttore, fa parte dellaredazione de Il lavoro culturale e ha collaborato con Internazionale, Minima& moralia, Jazzit, Il
Mucchio. E uno degli organizzatori di CaLibro— Festival di letture a Citta di Castello.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/materiali/anteprime/una-corrispondenza-etnografica-primo-levi-e-claude-levi-strauss
https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




