DOPPIOZERO

Elogio della distanza

Federica Buongiorno
28 Settembre 2015

Byung-Chul Han insegna Kulturwissenschaft presso la Universitét der Kiinste di Berlino, in Germania, ed &
uno scrittore e teorico della cultura di origine coreane (€ nato, infatti, a Seoul nel 1959). Dopo gli studi
iniziali di metallurgiain Corea del Sud, ha conseguito il dottorato in Filosofia (1994) all’ Universita di
Friburgo in Brisgovia con una tesi su Martin Heidegger e ha insegnato dapprima a Basilea g, fino al 2012, a
Karlsruhe — dove e stato collega di un altro influente pensatore contemporaneo, Peter Soterdijk. Sn
dall’inizio la produzione di Han si connota per I'incrocio di piu discipline e categorie interpretative,
provenienti in massima parte dall’ etica, dalla filosofia sociale e fenomenologica, dalla teoria culturale e dei
media, ma anche dal pensiero religioso e dall’ estetica. | suoi primi lavori, dal taglio accademico ma gia
eclettico, sono dedicati al pensiero di Heidegger (Heideggers Herz. Zur Begriff der Stimmung bei Martin
Heldegger, Fink, Paderborn 1999); di Hegel (Hegel und die Macht. Ein Versuch Uber die Freundlichkeit,
Fink, Paderborn 2005); e al concetto scientifico-culturale della morte (Todesarten. Philosophische
Untersuchungen zum Tod, Fink, Paderborn 1999 e Tod und Alteritét, Fink, Paderborn 2002).

A partire dagli anni 2000, con La societa della stanchezza (tr. it. di F. Buongiorno, nottetempo, Roma 2012),
Han costruisce un percorso intellettuale di critica dell’ odierna societa capitalistica e neo-liberale,
rielaborando criticamente categorie e motivi della filosofia foucaultiana e post-foucaultiana, con particolare
riferimento al pensiero di Giorgio Agamben, utilizzati per rileggere originalmente la filosofia classica di
Hegel, Marx e Heidegger. Proiettando lo sguardo oltre la societa disciplinare, Han indaga i
(dis)funzionamenti e le conseguenze antropologiche e sociali dei processi di globalizzazione, ricorrendo a
categorie tratte dalla letteratura (come la stanchezza, ripresa dall’ opera di Handke) e dalla filosofia sociale
(come la trasparenza, cfr. La societa dellatrasparenza, tr. it. di F. Buongiorno, nottetempo 2014), per
decostruire le strutture dell’ odierno neoliberalismo mercatista. L’ analisi investe tanto le forme dei rapporti
interpersonali (cfr. Erosin agonia, tr. it. di F. Buongiorno, nottetempo 2013), quanto quelle di
comunicazione (cfr. Nello sciame. Visioni del digitale, tr. it. di F. Buongiorno, nottetempo 2015), di
rappresentanza politica e gestione del potere (cfr. Topologie der Gewalt, Matthes& Seitz, Berlin 2011,
Psychopolitik. Neoliberalismus und die neuen Machttechniken, Fischer, Frankfurt a.M. 2014) e, piuin
generale, di costruzione e coscienza culturale.

Personalita dal profilo eclettico e sfuggente, Han rifiuta generalmente di rilasciare interviste ed evita di
divulgare dettagli riguardanti la sua biografia.

Nella Sua produzione a partire almeno dal 2010, con la pubblicazione di M udigkeitsgesellschaft (La societa
della stanchezza), Lei ha sviluppato una critica della societa contemporanea, nella quale un ruolo essenziale
e giocato da quella che si potrebbe chiamare una “ sintomatologia” dell’ odierna societa capitalistica,


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/elogio-della-distanza
https://d10.doppiozero.com/federica-buongiorno

analizzata in primo luogo rispetto alle sue patologie: 1a stanchezza, I’ agonia dell’ eros (Agonie des Eros), la
tragparenza (Transparenz), I’ organizzazione in sciami digitali (digitale Schwérme) sono altrettanti sintomi
che strutturano il vivere odierno. Se, sin qui, la parte “ diagnostica” della Sua filosofia é stata puntuale e
persino spietata, una prima domanda che il lettore dei Suoi ultimi testi si pone € senZ altro: quale “ cura” e
possibile, dopo la diagnosi? O siamo ancora in una fase in cui il pensiero € prevalentemente chiamato a
rilevare decostr uttivamente la minaccia, in funzione di un contrasto futuro?

Non so offrire soluzioni veloci, percio direi: ogni soluzione (Losung) trascinadietro di sé un problema
ampio. In cio, lasoluzione s distingue dallaliberazione (Erldsung). Forse e impossibile esprimere in italiano
il nesso che sussiste tra soluzione e liberazione: l1a*®soluzione” s distingue anche dal “salvataggio”... Nei
miei libri non mi limito a descrivere i sintomi malati della nostra societa, di certo non offro soluzioni, ma
verso lafine apro in ogni libro afigure che sono in effetti figure di liberazione. Ne La societa della
stanchezza, ad esempio, contrappongo la stanchezza dell’io alla stanchezza del noi: laprimaci isolae ci
atomizza, mi rigettain me stesso. E un sintomo della nostra societa della prestazione. Esiste perd un’ altra
stanchezza, che non isolama—al contrario — connette; € una stanchezza liberatoria. Li ho citato Peter
Handke: «Cosi ce ne stavamo seduti —nel mio ricordo sempre fuori a sole pomeridiano — e ci godevamo
parlando o in silenzio la comune stanchezza. Una nuvola di stanchezza, una stanchezza eterea ci univa
allora». Nel mio ultimo libro, Psicopolitica [in pubblicazione per edizioni nottetempo, N.d.A.], evoco la
figuradel’“idiota” contro la comunicazione digitale odierna. L’idiota funziona, qui, come unafigura
positiva: eil non-collegato, il non-connesso, il non-informato, che si volge contro I’ odiernaiper-
informazione e ipercomunicazione.

Al cuore della sua critica dell’ odierna societa capitalistica sta la tesi secondo cui I’ era della biopolitica e
della societa immunologica, teorizzata in primo luogo da Michel Foucault, € ormai alle nostre spalle. La
contemporaneita non sarebbe piu caratterizzata dalla topografia foucaultiana e il soggetto di obbedienza si
e gia trasformato nel suo opposto speculare, il soggetto di prestazione (L eistungssubjekt) che ha
interiorizzato la coercizione al lavoro. Invirtu di guesto nuovo Paradigmwechsel, ossia il passaggio alla
societa della prestazione, Lei riunisce in una stessa critica la teoria foucaultiana della societa disciplinare,
la nozione agambeniana di stato d' eccezione (Ausnahmezustand), ormai vanificato dalla sua
generalizzazione a stato di normalita, e il pensiero immunologico di Roberto Esposito. Tutti questi autori, e
specialmente Foucault, distinguono tuttavia tra biopolitica e governamentalita, tra biopotere e sue modalita
di esercizio: non puo essere che queste ultime stiano mutando coi tempi all’interno di un dispositivo che
resta pur sempre biopolitico? Il controllo psico-politico non presuppone comunque il controllo biopolitico
del corpo degli individui e laincorporazionein di pratiche, rituali, significati socialmente e
culturalmente deter minati?

Oggi il corpo non & pit un mezzo di produzione. Foucault parlain riferimento alla biopolitica della
“popolazione”, ma oggi hon abbiamo a che fare con la popolazione bensi con uno sciame digitale, con una
massa digitale che va controllata e governata. L’ analisi del potere foucaultiana val e soprattutto per una
societa che si fonda sulla repressione: ospizi, manicomi, prigioni, caserme e fabbriche sono istituti di questa
societa. Al loro posto e subentrata gia da molto tempo una societa di tutt’ altro tipo, vale a dire una societa
composta di centri commerciali, palestre, centri yoga. Non € possibile descrivere I’ odierna societa della
prestazione attraverso I’ analisi del potere di Foucault. La produzione non si basa, attualmente, sulla
repressione e sullo sfruttamento da parte di estranei, non reprime laliberta ma ne fa uso. Siamo noi stessi a
sfruttarci: questo auto-sfruttamento e assai piu efficace nellamisurain cui si accompagna a sentimento della



liberta

Oggi viviamo nell’illusione di essere liberi, manon lo siamo affatto: vediamo infatti come la comunicazione,
che s presenta come liberta, si rovesciain controllo. Comunicazione e trasparenza producono anche una
costrizione a conformismo: oggi crediamo di non essere soggetti sottomessi ma liberi, crediamo di essere un
progetto che si delineain maniera sempre nuova, che si reinventa e si ottimizza. |l problema é che guesto
progetto, nel quale il soggetto sottomesso si libera, si rivela esso stesso unafiguradellacostrizione. L’io
come progetto sviluppa delle costrizioni interiori, per esempio nellaforma della prestazione e

dell’ ottimizzazione sempre maggiori. Oggi viviamo in una fase storica particolare, nella quale la stessa
liberta implica costrizioni. Per Karl Marx il lavoro conduce al’ alienazione: il Sé viene distrutto dal lavoro.
Attraverso il lavoro si viene alienati dal mondo e da se stessi: per questo ho sostenuto cheil lavoro € una de-
realizzazione del Sé. Oggi il lavoro assume laforma dellaliberta e dell’ auto-realizzazione. Sfrutto me stesso
nella convinzione di realizzarmi. Il sentimento dell’ alienazione, qui, non sorge; cosi, questo € anche il primo
stadio dell’ euforia da burnout. Mi butto entusiasticamente nel lavoro, fino a esserne annientato: mi realizzo
morendo. Mi ottimizzo nella morte. Mi sfrutto volontariamente, fino a distruggermi. Questo auto-
sfruttamento e piu efficace dello sfruttamento estraneo di Marx, proprio perché procede insieme a
sentimento dellaliberta. 1| dominio neoliberale si nasconde dietro la liberta percepita: s da, anzi, stesso
come liberta. I1 dominio raggiunge laforma piu stabile laddove coincide con laliberta. L’ odierna societa non
e lasocieta della repressione, anche se la fine della repressione non implicalaliberta. Oggigiorno, piuttosto,
noi siamo depressi: la societa della repressione cede il passo alla societa della depressione.

Come gia nella tradizione marxiana e poi francofortese, il veicolo attraverso cui il soggetto e trasformato in
un soggetto di pura prestazione € da Lei identificato nel lavoro. La coercizione a lavorare ininterrottamente
e sempredi piu € introiettata dall’ individuo contemporaneo, che finisce per auto-sfruttarsi volontariamente.
Laliberta si riduce cosi a un’ apparenza asservita agli scopi del lavoro. Il tele-lavoro, la raggiungibilita
universale garantita dagli smartphones e dai computer portatili etc., garantiscono la continuita del lavoro,
dal quale é sempre piu difficile “ staccare” . 1l soggetto odierno sarebbe dungque un “ ultra” -animal |aborans,
nel senso teorizzato da Hannah Arendt?

Primadi tutto, ¢’ € lo smartphone: ho sostenuto che lo smartphone € unaformadi campo di lavoro. Con lo
smartphone noi ci portiamo dietro un campo di lavoro. Esso ci promette laliberta, madi fatto € diventato un
campo di lavoro, un confessionale e uno strumento di sorveglianza. 1l tratto peculiare del contemporaneo
campo di lavoro é che siamo al tempo stesso detenuti e sorveglianti. Non siamo servi, soggetti allo
sfruttamento di un padrone. Piuttosto, siamo insieme servi e padroni. | servi, infatti, devono accettare ogni
lavoro: non sono liberi. I neoliberalismo produce I’ obbligo ad accettare ogni lavoro, perché non conosceil
concetto della dignitd umana. L’ hainteramente sostituito con il prezzo.

Trai dispositivi di potere da Lei analizzati, manca una riflessione sul ruolo svolto dalle religioni come
agenzie di organizzazione e gestione di un potere anch’ finalizzato alla stabilizzazione di un certo tipo di
societa. Lei non pensa che un ruolo essenziale nell’ economia del potere sia svolto anche dalle agenzie
religiose?



Oggi non sono lereligioni a produrre repressione, mail mercato del lavoro e il mercato finanziario. Persino
Facebook € una sorta di chiesa e lo smartphone, come detto, € il suo confessionale. Sono sorte forme di
devozione digitale, che rappresentano strumenti di dominio. Lo smartphone &, appunto, una queste forme di
devozione digitae.

Piu volte nel Suoi libri, ed esemplarmente nel capitolo intitolato “ La societa dell’indignazione” nell’ ultimo
testo tradotto in Italia per “ nottetempo” , Nello Sciame. Visioni del digitale (2015), Lei analizza le
degenerazioni delle relazioni umane nell’ epoca della trasparenza e invoca un ritorno a quel “ pathos della
distanza” (Abstand), a quel riguardo (Ruckkehr) rispettoso verso I’ altro che sembra sparire sempre piu,
minando in primo luogo il legame erotico, di cui harilevato I’ agonia” . Ma come Si possono recuperare
distanza e rispetto nell’ epoca in cui il virtuale basa la sua stessa esistenza proprio sul permanere di distanze
fisiche, abbattute dalla comunicazione digitale e via cavo? E davvero possibile ricreare le condizioni per un
contatto autentico, vivo, tra le persone?

La comunicazione digitale annullala distanza. L’ assenza di distanza hain sé qualcosa di pornografico:
determinala sparizione di quella“distanza originaria’, che per Martin Buber e il “principio dell’ essere
umano” stesso. Senza questa distanza originaria, I’ altro degrada a oggetto. Buber direbbe che il Tu diventaun
Es. Dobbiamo restituire all’ atro questa distanza, anzi 1a sua alterita. Cio sarebbe possibile al’interno di una
formadi vita completamente diversa, che non sia dominata— come la nostra— dalla produzione e dal capitale.
Le soluzioni non sono qui di grande aiuto, perché abbiamo bisogno di tutta un’ altra condizione d’ essere.

Diversi commentatori hanno notato, in Italia, il tono fondamental mente pessimistico da Lei assunto riguardo
al digitale e alle nuove tecnologie dei media in Nello Sciame. Se da un lato la realta digitale sta
indubbiamente totalizzando I’ esperienza di vita dell’ uomo contemporaneo, asservendolo a sé e riducendo gl
spaz privati, gli sta anche fornendo possibilita emancipative non irrilevanti, ad esempio attraverso I’ open
source o le varie forme di knowledge-sharing. Non Le sembra che la concentrazione critica su una forma di
condivisione in Rete, quella cosiddetta social, adombri il potenziale della Rete stessa?

lo non critico il medium digitale in quanto tale. Ogni medium, e dunque anche quello digitale, haun
potenziale emancipativo. || medium digitale avrebbe potuto essere anche un medium dellaliberta, della
fratellanza e dell’ amore; questo era, in effetti, il sogno dei pionieri dellarete Internet. Tuttavia, il medium
digitale s e trasformato in un medium del controllo: su Facebook esponiamo noi stessi, ci rendiamo delle
merci. Larelazione umanasi € ridotta, oggi, a unarelazione tramerci. Ognuno € per |’ altro una merce:
viviamo di fatto in un grande magazzino. |1 mondo e diventato un grande magazzino, provvisto di cose che
vengono consumate rapidamente — cose che riempiono tanto il cielo quanto laterra.

Nei Suoi ultimissimi testi prevale un tono che e stato variamente definito apocalittico, pessimistico,
disfattistico e cosi via. In effetti, una strategia retorica essenziale all’ idiota nelle sue varie forme (ben



riassunte, ad esempio, ne L’ elogio dellafolliadi Erasmo da Rotterdam) e costituita dall’ironia, che Lei
sembra invece guardare con sospetto. ..

Non conosco ironia: I'idiotanon e per me unafiguraironica. lo metto in questione |’ ironia come strategia
dellaliberta. Abbiamo bisogno di piu serieta, piu capacitadi indignarci e arrabbiarci.

La Sua critica del potere investe ancheil ruolo svolto da partiti e formazioni politiche: la crisi della
rappresentanza e dei partiti, un fenomeno evidente in larga parte d’ Europa, e il progressivo disimpegno
politico dei cittadini — variamente motivato e spiegato — hanno lasciato il campo al monopolio di forze
populistiche in costante ascesa, creando del vuoti di potere che neppure le agenzie tradizionali (come la
Chiesa elo Sato) riescono piu a riempire in modo credibile. Sul piano geopolitico, lei ritiene che I’ Europa —
nella quale vive ormai da tanti anni — stia attraversando un momento decisivo per la sua soprawvivenza
democratica?

S, in Europa regna una condizione post-democratica. La post-democrazia indica uno stato sociale nel quale
si tengono elezioni come mai prima, ma la maggioranza dei cittadini svolge un ruolo passivo, silenzioso, anzi
apatico. La politica é stabilita da élites economiche e da esperti di economia. La democrazia puo prosperare
solo quando i cittadini hanno realmente I’ opportunita e |’ interesse di partecipare attivamente

all’ organizzazione della vita pubblica. Attualmente, invece, la sfera pubblica come base della democraziaein
sparizione: anche Internet non si manifesta come uno spazio pubblico, come uno spazio dell’ agire comune,
comunicativo. Oggi non e altro che uno spazio di risonanza dell’ individuo per sé isolato, che si rende
merce. Questo sviluppo hamolto a che fare con il dominio neoliberale: anche la politica s sottomette
all’egemonia del capitale.

La stessaideologia della“community” o dei beni comuni collaborativi, che e spesso evocata oggi, conduce
alla capitalizzazione totale della comunita: non € piu possibile acuna amicizia disinteressata. Airbnb ha
trasformato in merce anche I’ ospitalita. In una societa della quotazione reciproca anche I’ amicizia viene
commercializzata: s diventa amichevoli per ricevere quotazioni migliori. Anche al centro dell’ economia
collaborativaregnaladuralogicade capitalismo: in questo bel “condividere” (sharing), paradossal mente,
nessuno da qualcosain modo volontario. |l capitalismo si completa nel momento in cui riesce a vendere
come merce il comunismo: il comunismo come merce, € questalafine dellarivoluzione.

E evidente chei Suoi ultimi testi accordano un’ importanza speciale allo stile di scrittura. La forma quasi
aforistica, alla Adorno (come ha rilevato Antonio Lucci nella sua recensione a Nello Sciame: Sloterdik,
Macho, Byung-Chul Han), fortemente assertiva e che sembra quasi rifiutare il procedere usuale della prosa
scientifica per tesi e argomentazioni stringenti, per affidarsi piuttosto all’ evocativita del linguaggio e alla
forza dell’immaginazone filosofica, sembra costituire una strategia filosofica programmatica. Quale
linguaggio dovra parlareil filosofo odierno, per descrivere la realta attuale? Quale nuovo rapporto s
instaura, cosi, tra parola e cosa?



https://d10.doppiozero.com/materiali/filosofia/sloterdijk-macho-byung-chul-han
https://d10.doppiozero.com/materiali/filosofia/sloterdijk-macho-byung-chul-han

Poco tempo fa e apparsa un’intervista sulla Zeit, nella quale sono stato presentato come un autore capace di
minare con poche frasi interi edifici di pensiero, che sorreggerebbero il nostro vivere quotidiano. Perché,
allora, scrivere un libro voluminoso, quando con poche frasi € possibile mettere in questione gli edifici di
pensiero che sorreggono la nostra quotidianita? Si scrivono grossi tomi quando non si riesce ad arrivare a
guelle poche proposizioni che sovvertono lareata. Sotto questo profilo, il fatto chei mie libri dinventino
sempre piu snelli € un’evoluzione positiva; riduco il libro all’ essenziale. Questalaconicita, tuttavia, puo
sviluppare una forza enorme.

Una fonte spesso citata nei Suoi libri il noto articolo di Chris Anderson su Wired, nel quale si proclama la
fine delle teorie: il mondo non avrebbe pit bisogno di teorie, perché abbiamo dati in abbondanza per
guantificare qualsiasi fenomeno. Questa sarebbe una minaccia incombente anche sulla filosofia, come
teoria: per essere nella societd, e avere “ successo” in essa, sembra siano necessarie altre competenze. A SUo
awiso, lafilosofia € ancora in grado di formare uomini “ diversi” ? Puo contribuirein tal modo alla
delineazione di una societa alternativa?

Qui citerei semplicemente Gilles Deleuze: “Fairel’idiot. FaireI’idiot, ca atoujours été une fonction de la
philosophie”. L’idiotael’ Altro, I'idiota & I’ atro uomo.

Leggi anche:

Antonio Lucci, Thomas Macho. O della Scienza della cultura

Riccardo Panattoni, Una stanchezza che cura

Marco Belpaliti, La societa della trasparenza

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/materiali/interviste/thomas-macho-o-della-scienza-della-cultura
https://d10.doppiozero.com/materiali/contemporanea/una-stanchezza-che-cura
https://d10.doppiozero.com/rubriche/3/201409/la-societa-della-trasparenza
https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




