
 

Epistenologia: incontrare il vino 
Nicola Perullo
19 Agosto 2015

Il vino non è una conoscenza da oggettivare, ma un incontro da realizzare. Non si tratta di acquisire dei dati,
ma di creare immagini e traiettorie. Amo il vino perché mi regala il continuo stupore dell’innesco di relazioni
possibili, una vastità di immagini che dispiego e nelle quali trovo e produco continue corrispondenze. Bevo
per ricostruire o creare una fibra, per mettermi in luce le connessioni nascoste tra le cose sfibrate del mondo.
Alcune volte, come nella casa col soffitto basso, quello Champagne rosato ci aveva donato le chiavi di una
intimità conquistata a fatica. Altre, come nel ristorante degli aromi a Milano, l’Altura del Giglio ci rovesciò
oltre la distinzione tra pubblico e privato. Quel vino ci regalò l'esposizione totale del nostro intimo, perché
nessuno ci poteva vedere. Eravamo invisibili davanti a tutti, l'Altura ci proteggeva, perché l’incontro col vino
può regalare la possibilità di percepire le cose secondo una modalità non oggettuale ma relazionale e
atmosferica.

 

Ci si potrebbe obiettare che questo genere di atteggiamento nulla dice del vino “in sé”, esibendo solo una
prospettiva personale, una narrazione. Ma appunto: il vino “in sé” non esiste, postularlo significa subito
collocarsi con entrambe le gambe nell’alveo del paradigma dualistico, soggetto di qua, oggetto di là. Per
quanto ne so, esistono solo quei vini, quelle concrete bottiglie che ho incontrato lungo il percorso. Episten
ologia: intreccio di enti nel loro venir realizzati – cioè percepiti e dunque creati. Nessun idealismo, tutt’altro!
Si tratta di un relazionalismo totale che, in quanto tale, poi totale mai è. La frase “il vino è un incontro da
realizzare” esprime così la più spietata presa di realtà su quanto concretamente succede e avviene nel corso
del nostro transitare nel mondo, facendolo, noi percezioni locomotrici. Percepiamo muovendoci; mentre
percepiamo, viviamo e dunque cambiamo. Lo so, ho appena scritto che non esiste il vino ma solo vini, eventi
concreti. A quali vini dunque mi riferisco qui adesso? Ai vini che facilitano un incontro, quei soli che oggi mi
interessano e con cui voglio intrecciarmi. Quali sarebbero? I vini nei quali la vita si manifesta e sviluppa più
forte e con maggiore grado di libertà. Non ogni vino è ugualmente vitale, perché molti sono stati a loro volta
ingabbiati dalla mitologia dell’essere oggetto: sono nati per essere schiavi e, per questo, non producono vita.
La vita è movimento, processo e trasformazione; non è un dato ma un compito. La vita è ciò che si tesse ogni
giorno in relazione, la vita è relazione, ed è nella relazione che le cose vivono. Anche il vino.

 

L’epistenologia è un campo di possibilità aperte, ma è un campo liberato dall’illusione della necessità di
un’unica “scienza” possibile. Non c’è alcuna scienza, né falsificabilità, né congetture e confutazioni nel vino;
invece, ci sono pratiche multiple, stili ed espressioni, legittime ogni volta che trovano un bevitore disponibile
ad apprezzarle. L’epistenologia vuol far emergere questo col vino. Per questo fa ridere pensarlo con sicumera
narcisistica sul modello della conoscenza oggettiva, purtroppo è ciò che succede, dove il “prodotto” consiste
in un generico e generale oggetto da misurare e l’incontro risulterebbe difficile e astratto. Soprattutto, però, in
questo atteggiamento a nessuno interessa incontrare nessuno. Nella vitalità, lasciata scaturire dal sottosuolo e
trasmessa attraverso il cielo e la terra alla pianta e ai suoi frutti, il vino si rivela invece con chiarezza come
ente vivente, un organismo complesso che esprime carattere e personalità irriducibili a ogni astrazione. Non
c’è un’essenza del vino, perché i vini esistono solo nelle esperienze concrete che li rendono linee di fuga

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/epistenologia-incontrare-il-vino
https://d10.doppiozero.com/nicola-perullo


verso qualcuno che poi li berrà, in questa sera di Maggio. Questo atteggiamento predispone all’incontro col
vino come ente dinamico, ed è per questo che il vino più vivo rende più facile la corrispondenza relazionale.
Si potrà essere sempre indifferenti, come peraltro in ogni tipo di incontro. Aride linee senza futuro, vite
sospese. Oppure si potrà percepire il mondo come tappeto che si costituisce costantemente e che favorisce il
senso di apertura all’incontro, lasciando emergere lo stupore per quanto accade come continua nascita e
accogliendo questo sentimento con vulnerabile grazia. Succede nell’arte, succede nell’eros, succede negli
stati in cui sentiamo le cose senza spiegarle. Si chiama magia, e anche nel vino succede.

 

 

Ontologia ed epistemologia sono così mescolate: epistenologia. Non solo il sapere del vino, ma il sapere col
vino costituito dalla spessa grana del tempo. La n dell’essere, gli onta, s’incastra nella conoscenza come
scelta e fiducia (pistis). L’episteme sono onta, gli onta sono episteme: nessun relativismo in agguato, solo
processi e relazioni su relazioni, testi come tessuti, grovigli di linee, dense temporalità, inaggirabilità
dell’atmosferico. In altre parole, presa di realtà radicale e senza compromessi. Questo vino è gli incontri che
lo hanno creato, e la bottiglia non è un esemplare di una categoria astratta. Anche per questo mi è
incomprensibile il feticismo delle annate, la collezione delle etichette, l’adorazione dei produttori: la vitalità
del vino si produce nelle relazioni significative che s’innescano, oltrepassando riduzioni schematiche e
consentendo possibilità nuove per chi sappia coglierle mettendosi in gioco. In più, la palingenesi si rinnova
ogni anno: si chiama “vendemmia”, e già parlare di “buone” e “cattive” vendemmie è un errore tipicamente
borghese, tipico dell’estetica come promozione del criterio stabile del buono e del bello: la sua fine sicura.
Distrazione rassicurante, tabelline imparate a memoria.



 

Quando ho incontrato il vino la prima volta? Quando mi accorsi dei suoi poteri innescanti relazioni che
polverizzavano i meccanismi ingessati e prevedibili dell’abilità, dei riconoscimenti aromatici, delle tipologie
scritte e codificate da grammatici senza fantasia – disperati grammatici non in cerca di frasi vere, ma di
oggettività astratte per mitologiche protezioni delle loro esistenze dal flusso incessante del fiume? Non è
avvenuto troppo lontano nel tempo, e non ci sono state ierofanie né folgorazioni sulla via di Damasco quanto
una progressiva evoluzione feroce. A un certo punto il vino/sostanza, e non più il vino/oggetto, ha cominciato
a parlarmi come entità viva perché ho creato orecchie, occhi, naso, bocca ma soprattutto tatto per ascoltarlo e
accoglierlo. Alcuni relazioni mi si sono particolarmente impresse nella memoria: il Paradiso di Manfredi
bevuto nella primavera del 2012 a Pistoia, la Coulée de Serrant bevuta a Torino quella sera d’estate nel 2013,
Chateau Musar bianco a Milano quando mi accorsi di quel che volli rimuovere.

 

Essere disponibili a incontrare il vino significa amare l’esperienza della relazione, le sue possibilità come
anche i suoi rischi. Nulla può diventare più come prima. Perché il vino è tali possibilità e tali rischi, “il vino”
si dissolve nei vini, in questi vini che bevo come se non vi fosse domani, perché domani è già ora, istante per
istante e movimento per movimento. È la nota aporia delle estasi temporali. Non vi è ontologia fissa che
tenga: che la si intenda tanto nel senso dei costituenti “oggettivi” del vino – ricordo un ambizioso scozzese,
di professione filosofo, che voleva convincerci della rigorosa distinzione tra i gusti oggettivi e il gustare
come esperienza, come se i gusti oggettivi fossero lì, solitari e monadici, in attesa di noi – quanto nel senso,
altrettanto ipostatico, di geografie ingessate nella canzone da organetto del terroir. Nulla di meno statico dei
luoghi, dei territori: sono piuttosto alveari che si ridefiniscono di continuo, in modo esplicito o implicito,
anche nello spazio regolato dalla legge ufficiale.

 

Il vino è il suo gusto come relazione e come resistenza, questo vino è ciò che noi siamo incontrandolo:
innesco, alchimia che non chiede cognizione di causa per funzionare. Nel modello della conoscenza
oggettiva, ciò di cui non individuiamo le cause non è vero o quantomeno è sospeso. Nella relazione, al
contrario, non ci preoccupiamo di cause, perché è vero ciò che funziona. Non è pragmatismo, è processo. Per
descrivere ciò che si osserva bisogna partecipare: non si danno elevazioni o epochè. Lo stesso quando si beve
il vino incontrandolo: diventiamo quel vino. Toccando la pelle, ne cogliamo sostanza e ci mescoliamo. La
sostanza del vino è a sua volta un tessuto: i suoi effetti non dipendono solo dall’alcol, seppure ogni vino
possieda qualità psicotrope che possono dare, assimilate in maniera adeguata all’incontro, gioia e godimento.
Gli effetti dell’alcol si intrecciano, fanno parte dell’ecologia complessiva: il vino sono tutti i suoi attori, la
bottiglia, chi la beve, l’intorno e l’interno che, aggrovigliati, si producono ogni qualvolta. Chiunque abbia
incontrato il vino vitale, dinamico e sveglio, sa bene che la qualità dell’ebbrezza non è mai identica a sé.
Dipende dal tipo di incontro. Incontri e racconti, narrazioni in cui emergono caratteri che si plasmano e si
rimodellano senza sosta. A volte quel vino viene verso di noi inaspettato, senza deliberata intenzione; anzi,
queste inattese si rivelano spesso le più interessanti. Non si pensi all’incontro col vino, però, come a
un’esperienza di tipo ieratico o mistico. Di solito l’incontro è laico e gioioso, pragmaticamente distratto ma,
in ogni caso, le possibilità sono tante. Duttili e lasche come la vita che facciamo ogni giorno.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



