DOPPIOZERO

Laradicalita di un pensiero semplice

Alessandro Zaccuri
27 Luglio 2015

Con questo articolo di Alessandro Zaccuri proseguiamo la discussione, awiata con I’ articolo di Francesca
Rigotti, sulla recente enciclica papale Laudato si’ con interventi di credenti e non credenti, filosofi, teologi e
saggisti.

«Abbiamo suonato il flauto e non avete danzato, abbiamo cantato il lamento e non avete pianto»: riportato sia
daMatteo (11,17) siada Luca (7,32), questo detto di Gesu puo tornare utile nella sua magistrale ironia— chi
ironizza e infatti il Maestro — per valutare alcune delle reazioni che I’ enciclica Laudato s’ sta suscitando.
Troppo incline ad assumere le posizioni del movimento ecol ogista secondo una parte del mondo cattolico,
troppo sospettosa nei confronti del «paradigma tecnocratico» (n. 106) secondo una parte della comunita
scientifica. In unalettera aperta apparsail 15 luglio sul quotidiano “ Avvenire”, per esempio, un gruppo di
accademici illustri —tra cui Giulio Giorello, Telmo Pievani ed Edoardo Boncinelli —si domandava se
I"insistenza di papa Francesco sul predominio della «tecnoscienza» (n. 107) non adombrasse il rischio di un
nuovo “caso Galileo”, e cioe |” assoggettamento della ragione a una mentalita fideista e, da ultimo, autoritaria.


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/la-radicalita-di-un-pensiero-semplice
https://d10.doppiozero.com/alessandro-zaccuri
https://d10.doppiozero.com/materiali/commenti/risposta-alla-lettera-enciclica-laudato-si

Preoccupazioni legittime, per quanto in buona misura ridimensionate da altri passaggi dello stesso
documento (al n. 102, citando Giovanni Paolo 11, la scienza e la tecnologia sono el ogiate come «un prodotto
meraviglioso della creativita umana che € un dono di Dio»). La mia personale impressione, pero, € che un
testo come Laudato si’ richieda una diversa chiave di lettura, nello stesso tempo pit semplice e piu radicale.

Questa einfatti laprimaenciclicain cui la Chiesa cattolica, universale per definizione, adotta una visione
non piu eurocentricao, se si preferisce, radicata esclusivamente nella cultura occidentale. Papa Francesco
opera un ribaltamento tra Nord e Sud del mondo, ma non necessariamente una contrapposizione, se non altro
perché ormai, per effetto della globalizzazione (tema molto ricorrente nel documento) Nord e Sud mutano
continuamente di posto anche sulla carta geografica. Le societa affluenti ospitano a loro interno periferie
desolate, mentre Luanda, la capitale dell’ Angola, balza di prepotenzain testa ala classifica delle citta piu
costose del pianeta. In questo quadro di conflittualita latente, I’ obiettivo di Laudato si’ consiste nel fare
sintesi, nel ristabilire punti di contatto basati — ecco il ribaltamento — prima sull’ esperienza e poi, di
conseguenza, sullariflessione teorica. Ed € curioso che, in queste settimane di entusiasmi pit 0 meno
motivati per la salvaguardia della pericolante eredita ellenica, non si sia sottolineato abbastanza comeil
sottotitolo dell’ enciclica, con quel richiamo alla «cura della casa comune», riproponga alla lettera

I’ etimologia del termine “economia’, che € appunto nomos, regola, della casa, oikos. Una dichiarazione di
intenti subito ribadita, a n. 6, dal richiamo niente affatto casuale al predecessore di Francesco, Benedetto
XVI, che gianel 2007 avevainvitato a «eliminare le cause strutturali delle disfunzioni dell’ economia
mondialee[... Jcorreggerei modelli di crescita che sembrano incapaci di garantire il rispetto dell’ ambiente».

Non & unaforzatura, a questo punto, sostenere che Laudato si’, pur non venendo meno a suo statuto di
magistero, esprime una ben riconoscibile e a volte addirittura combattiva dimensione politica. Basterebbe a
dimostrarlo un brano come il seguente, non per niente frai piu controversi nella prospettivadel cattolicesimo
conservatore statunitense: «La semplice proclamazione della liberta economica, quando pero le condizioni
reali impediscono che molti possano accedervi realmente, e quando si riduce I’ accesso al lavoro, diventa un
discorso contraddittorio che disonorala politica» (n. 130). Ancoraunavolta, il dato di esperienza hail
sopravvento. Mai, primadi Laudato si’, un’ enciclica aveva riservato tanto spazio ai documenti delle
Conferenze episcopali dei Paesi non europei, con una spiccata predilezione per I’ AmericalLatinae, nella
fattispecie, per il cosiddetto Documento di Aparecida (2007), che si € imposto come riferimento
irrinunciabile fin dalle battute iniziali del pontificato di Bergoglio.

Quello che sto cercando di dire € che ricondurre lo sguardo di Laudato si’ a categorie teoriche o addirittura di
congruita accademica € un’impresa destinata al fallimento, oltre che di scarsa utilita. Non perché Francesco
difetti di formazione teologica o pitu ampiamente culturale, come pure acuni del suoi detrattori insinuano.
Anche se appena accennato in unanotaa n. 83, il pensiero di padre Pierre Teilhard de Chardin costituisce
una presenza costante nell’ enciclica, tant’ € vero che lo stesso concetto di «ecologiaintegrale» —al quale e
interamente dedicato il quarto capitolo di Laudato si’ —rivela piu di una consonanza con la nozione di
“ambiente divino” elaborata dal gesuita francese. Nello stesso tempo, |’ «ecologia integrale» € anche un
portato del complesso ramificarsi di posizioni ed esperienze che ha attraversato I’ America Latina a ridosso
del Concilio Vaticano I1, con |’ affermazione di quella“teologiadel popolo” che, pit e meglio della“teologia
dellaliberazione”, aiuta a comprendere esiti e precedenti dell’ attivita pastorale di Bergoglio. Per
schematizzare a massimo, lateologiadel popolo faproprial’istanzadi giustizia sociale e di emancipazione
dalla poverta da cui muove lateologia della liberazione, maladeclinaal di fuori di ogni subalternita
all’ideologia marxista, attuando un recupero radicale del dettato evangelico. Da questo punto di vista, uno dei



testi che meglio illuminano lagenesi di Laudato s’ eil discorso, che amolti & parso sorprendente, rivolto ai
“movimenti popolari” convenuti a Romail 28 ottobre 2014. Dopo aver ribadito il carattere irrinunciabile del
diritto a «terra, casa e lavoro», Francesco cosi commentava: «E strano, ma se parlo di questo per alcuni il
Papa & comunista. Non si comprende che I’ amore per i poveri € a centro del Vangelo. Terra, casa e lavoro,
quello per cui voi lottate, sono diritti sacri. Esigere cio non e affatto strano, € ladottrina sociale della
Chiesa».

Proviamo a soffermarci su un aspetto particolare, ossiala“questione dell’ acqua’, sullaquale |’ enciclica si
diffonde lungamente. 1l passaggio piu incisivo si trovaal n. 30 e cosi recita: «l’accesso all’ acqua potabile e
sicura e un diritto umano essenziale, fondamentale e universale, perché determina la soprawvivenza delle
persone, e per questo e condizione per |’ esercizio degli altri diritti umani» (in corsivo nell’ originale). Non si
tratta di una mera petizione di principio. Francesco scrive tenendo davanti agli occhi la situazione delle villas
miserias, i quartieri-baraccopoli della cinturadi Buenos Aires ai quali ha dedicato straordinaria attenzione
durante il suo mandato di arcivescovo nella capitale argentina. Scrive, inoltre, avendo ben presente la
memoria della grandiosa protesta di Cochabamba, in Bolivia, unavera e propria“battaglia’ che obbligo il
Governo ainterrompereil processo di privatizzazione selvaggia che avrebbe reso inaccessibili le risorse
idriche a una larga fascia della popolazione.

Ribadire chein Laudato si’ |” esperienza viene prima del pensiero non significa affermare chein Laudato si’

il pensiero non abbiaimportanza. Al contrario, uno degli obiettivi che il documento si pone € la «conversione
ecologica», da articolarsi anzitutto come percorso interiore, come riscoperta e riappropriazione di un filone
altrimenti trascurato della spiritualita cristiana. Una spiritualita, si sottolineaal n. 216, che «non é disgiunta
dal [...] corpo, né dallanatura o dallarealta di questo mondo, ma piuttosto vive con esse ein esse, in
comunione con tutto cio che ci circonda»: di nuovo un’eco del “Cristo nellamateria’ di Teilhard de Chardin,
mediata nello specifico dallalezione di Francesco d’ Assisi.

Il Papa scelto «quasi alafine del mondo» non si interpreta con le categorie del mondo che abbiamo
conosciuto finora. Lo dimostral’ alternanza stessa di linguaggi che contraddistingue il suo pontificato: le
pratiche rigorose della devozione popolare non escludono una propensione per la disinvoltura postmoderna,
I’amore per il “parlar chiaro” — che sfiora spesso la schiettezza del proverbio — non impedisce soluzioni di
estrema raffinatezza, a partire dallarichiestadi benedizione che il Papa, appena el etto, rivolge dalla Loggia di
San Pietro inginocchiandosi davanti a popolo il 13 marzo 2013. E un’ arte del fare sintesi, una ricerca di
universalita che hatrovato nell’ ecologia un ambito pressoché istintivo di espressione. La natura, suggerisceil
Papa, e troppo importante per lasciarla agli affaristi e agli specialisti. Se € casa comune, di tutti, allora tutti
hanno il compito di occuparsene. Sembra semplice, detto cosi. Maa pensarci bene non ¢’ €&, oggi, nulladi piu
radicale.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero







