
 

L’Egitto come laboratorio della Jihad 
Paolo Di Motoli
22 Luglio 2015

Il recente attentato al consolato italiano in Egitto offre lo spunto per una possibile genealogia del jihadismo
radicale che parte proprio dal paese delle piramidi. La piccola biblioteca che ci può aiutare, in un panorama
ricco di testi sul fenomeno jihadista, si compone di due volumi che affrontano il fenomeno, il primo è il
fondamentale Il Profeta e il Faraone di Jilles Kepel (Laterza 2006; il testo faceva seguito alla dissertazione
di dottorato dell’autore sui movimenti islamisti nell’Egitto degli anni Settanta), il secondo è Il partito di Dio
di Renzo Guolo (Guerini e Associati 2004) che in poche pagine ha il pregio di riuscire a collegare figure e
movimenti che contribuiranno a formare il nucleo dei movimenti islamisti radicali degli ultimi vent’anni.

 

Rileggendo la presentazione di Kepel si comprende la soddisfazione di chi ha saputo comprendere
l’importanza dei fenomeni politico-religiosi del mondo islamico quando gli accademici degli anni Ottanta li
consideravano un residuo di arcaismo reazionario. Stesso discorso può farsi per lo studioso italiano che in
tempi non sospetti ha compiuto un cammino simile al collega francese in un paese dove il ritardo della
sociologia e il clima di fiducia verso la secolarizzazione avanzante proiettavano sul tema religione e politica
un alone di “esotismo”. L’Egitto è centrale per il fenomeno jihadista radicale in quanto ha dato vita a
movimenti che hanno prodotto pensatori, gruppi e leader decisivi per la storia recente.

 

La nascita dei Fratelli Musulmani nel 1928 rimane un evento fondamentale per tutto ciò che ne è seguito. Se
la condotta dei suoi fondatori era volta a costruire un “ordine islamico” che pacificamente avrebbe portato le
istituzioni a conformarsi ad esso nel corso degli anni (una sorta di egemonia gramsciana applicata all’Islam
politico) la repressione nasseriana e le crisi degli anni settanta sotto Sadat produrranno invece nuovi
movimenti volti a uccidere sovrani “empi” opponendosi frontalmente alle istituzioni con la violenza.
 L’ideologo centrale della fase iniziale fu quel Sayyid Qutb che Nasser fece impiccare nel 1966. La
riflessione dell’ideologo egiziano maturò nel terribile carcere di Tura che contribuì ad esacerbarne la
costruzione ideologica.

 

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/legitto-come-laboratorio-della-jihad
https://d10.doppiozero.com/paolo-di-motoli
http://www.laterza.it/index.php?option=com_laterza&Itemid=97&task=schedalibro&isbn=9788842078418
http://www.guerini.it/index.php/il-partito-di-dio.html
https://it.wikipedia.org/wiki/Sayyid_Qutb


Sayyid Qutb

 

Nel libro Ma'alim fi'l-Tariq (Pietre miliari sulla via) Qutb elaborò le categorie politiche del radicalismo
islamico. La jihad contro l'apostasia e l'ignoranza, la rottura con l'ambiente empio sul modello del Profeta, la
sovranità divina e il Jihad globale contro i nemici “interni” e quelli “esterni”. Il Nemico è centrale nella
visione di Qutb che rifiutava la dicotomia della geopolitica religiosa per cui il mondo è diviso in Casa
dell’Islam e casa della guerra. I musulmani considerano tutto ciò che si trova fuori dal proprio spazio casa
della guerra. Per Qutb il nemico era interno al mondo musulmano. L’occidente diventava così interno e i
partiti in campo erano il Partito di Dio e il Partito di Satana.

 

Detto questo bisogna sottolineare che la condotta dei Fratelli Musulmani fu molto prudente e che il pensiero
di Qutb verrà disconosciuto dalla seconda guida spirituale del movimento, quell’Hasan Al Hudaybi che era
succeduto al fondatore Al Banna. La fratellanza completò lo smantellamento del braccio armato proprio negli
anni Settanta, avviando quella che gli studiosi come Omar Ashour chiamano la de-radicalizzazione. Proprio
la costante diplomazia della fratellanza produrrà un fiorire di movimenti e militanti che ne usciranno per
fondare gruppi di chiaro orientamento radicale e jihadista. Tra questi possiamo citare Takfir wa hijra
(movimento che tentò di creare una vera e propria contro società in Egitto e uccise un ministro del governo
Sadat nel 1977) e al Jihad, i cui esponenti uccisero il presidente egiziano Sadat nell’ottobre del 1981.

 

https://en.wikipedia.org/wiki/Ma%27alim_fi_al-Tariq
https://it.wikipedia.org/wiki/Al-Takfir_wa_l-Hijra
https://it.wikipedia.org/wiki/Anwar_al-Sadat


Anwar al-Sadat sulla copertina del Time, 2 gennaio 1978. Crediti di copertina Audrey Flack

 

La decisione di uccidere Sadat era maturata sulla via dell’analisi dell’ingegnere Mu?ammad ?Abd al-Sal?m
Faraj che nella sua opera dal titolo Al farida al Ghaiba (L’obbligo assente) sosteneva che compiere un atto di
Jihad contro il governante empio era il sesto pilastro dell’Islam. Faraj fallì nei suoi intenti a breve termine ma
il suo libretto ebbe un'eco importante nel mondo del radicalismo islamico, e non solo in esso. Le idee
contenute in quel libro, come quelle di Qutb, funsero da faro nel mondo dell'estremismo fondamentalista e
terrorista di matrice islamica in Egitto durante tutti gli anni Ottanta e Novanta. Tra gli esponenti del gruppo al
Jihad (oggi ormai de-radicalizzato come gli altri) troviamo figure di riferimento per l’islamismo globale
come Ayman al Zawahiri e Omar ?Abd al-Rahman. Alcuni teologi reagirono alle analisi compiute da questi
“teologi mancati”. Jadd al-Haqq, dell’università al-Azhar, attaccò la dichiarazione che Sadat era un apostata e
criticò certe interpretazioni del Corano, non appoggiate a solidi e ben sedimentati studi e riflessioni, incluso il
noto passaggio del "versetto della Spada". Altri hanno misero in dubbio ancor più esplicitamente la debolezza
della preparazione culturale di Muhammad Salam al Faraj, ricordando che i suoi studi avevano riguardato più
l'elettricità che la Sharia. La scarsa solidità degli studi islamici è un fatto caratteristico di pressoché tutti i
"nuovi dotti" del radicalismo.

 

https://it.wikipedia.org/wiki/Mu%E1%B8%A5ammad_%CA%BFAbd_al-Sal%C4%81m_Faraj
https://it.wikipedia.org/wiki/Mu%E1%B8%A5ammad_%CA%BFAbd_al-Sal%C4%81m_Faraj


Filiazioni

dei Fratelli Mussulmani

 

Per comprendere meglio il fenomeno del radicalismo potremmo paragonare i Fratelli Musulmani al Partito
Comunista Italiano e i gruppi jihadisti al fenomeno terroristico degli anni Settanta. Alcuni studiosi
sostengono che la fratellanza sarebbe stata utile a contenere le spinte violente e radicali della società egiziana.
La politica internazionale e quella interna al paese delle piramidi sembra essere andata però verso una
direzione opposta. Sarebbe inoltre un errore considerare movimenti che pure hanno avuto la propria
gestazione all’interno dei Fratelli Musulmani come espressione di questo movimento così come non
possiamo considerare il ramo reggino delle Brigate Rosse espressione del partito comunista emiliano.

 

www.paolodimotoli.it

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

http://www.paolodimotoli.it/
https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



