DOPPIOZERO

Risposta alla L ettera enciclica Laudato SI'

Francesca Rigotti
20 Luglio 2015

Con questo articolo di Francesca Rigotti apriamo una discussione sulla recente enciclica papale con
interventi di credenti e non credenti, filosofi, teologi e saggisti.

Laletteraencliclicain generale non s rivolge soltanto a membri della Chiesa Cattolica Romana ma a ogni
persona che abiti questo pianeta quindi anche ame, che mi sento di conseguenza autorizzataareagire e a
esprimermi, come filosofa e come donna.

Nell’enciclica del 24 maggio 2015, Laudato si’, il primo e pit importante punto sul quale reagisco concerne
le varie osservazioni qui contenute secondo le quali le ferite inflitte all'ambiente sociale deriverebbero
dall'idea che «non esistono veritaindiscutibili che guidino la nostra vita», motivo per cui chi non le haritiene
automaticamente che la liberta umana non abbia limiti (p. 7 e passim). Latematica viene piu e piu volte
ripresa, affermata mamai dimostrata né tanto meno argomentata quanto esposta in maniera perentoria: chi
non riconosce il ruolo del Dio creatore si accosta alla natura con atteggiamenti da dominatore, consumatore e
sfruttatore di risorse (sic, p. 11). Chi critical'incremento demografico come concausa della crisi ecologica,
appoggia e legittima I'attuale modello distributivo (sic, p. 39!). Chi ritiene che I'essere umano derivi da un
gioco del caso ha una coscienza affievolita della propria responsabilita nella protezione del pianeta (sic, p.
92) eil suo rifiuto della trascendenza é «asfissiante». Chi giustifica l'aborto non difende la natura (sic, p.94).
Chi non accetta le verita oggettive (quali se non quelle della Chiesa Cattolica Romana, se ne deduce, dal
momento che esse non vengono ulteriormente illustrate?) € portato a trattare gli altri come oggetti, a
«sfruttare sessualmente i bambinix» (sic sic sic, p. 95) adars ala criminalita organizzata, a narcotraffico e a
commercio di diamanti insanguinati e chi piu ne ha pit ne metta.

Ora, tale argomento € pericol 0so, oltre che essere gravemente offensivo per chi non condivide i presupposti
della CCR, e anche poco diplomatico proprio nel momento in cui cercaun dialogo trafede e ragione alo
scopo di salvareinsiemeil pianeta. Come si pud proporre il dialogo e la collaborazione comune a chi non
condivide le certezze assolute della Chiesa pur avendo a cuore la salvezza dellaterra, e poi insultare chi vive
serenamente senzaillusioni, fantasmi e certezze? Chi vive onestamente senza riconoscere una speranza
trascendente a di la della storia? Chi vive nell'altezza pura della moralita umana, autonoma e autofondata,
completamente devota a bene e a giusto? Chi esalta la capacita di autonomia che pensal'uomo come la
fonte delle sue rappresentazioni e dei suoi atti, e penso a figure come Isaiah Berlin e Judith Shklar, teorici e
seguaci di un liberalismo negativo che praticalafilantropia, evitala sofferenza, lottal'oppressione e
considerail valore piu ato il liberalismo che preservadalla paura e invitaa coraggio? Chi, come Albert
Camus, esaltala sapienza di vita nell'immediato e immanente e non nel lontano e trascendente, chi seque
infine I'etica dell'immanenza che richiede autocontrollo, indipendenza, autoresponsabilita e coraggio


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/risposta-alla-lettera-enciclica-laudato-si
https://d10.doppiozero.com/francesca-rigotti
http://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html

nell'affrontare da soli la verita[1]?

Parlo ora da prof., cambiando lievemente registro. Se I'enciclica firmata Franciscus fosse unates di primo o
di secondo livello, bachelor o master, proporrel al'estensore di modificare labibliografia, o, per essere piu
precisi, le note che fungono da bibliografia dal momento che una bibliografia vera e propriain questo testo e
assente. Modificare in che senso? Nel senso chei testi sui quali poggial'analisi sono tutti interni alla CCR,
non solo, marisultano essere in molti casi decisamente difficili dareperire al fine di un controllo dei
contenuti, e soprattutto sono decisamente deboli dal punto di vista dell'impianto «scientifico». L 'apparato
delle note prende in considerazione quasi esclusivamente discorsi papali tenuti in varie occasioni

preva entemente da Giovanni Paolo |1, talvolta Benedetto XVI o Paolo VI, riferimenti sporadici ad autori
classici (Tommaso d'Aquino, Dante Alighieri, Paul Ricoeur, Romano Guardini e pochi altri), ma soprattutto,
e in quantita esorbitante, a «Conferenze di vescovi cattolici» dell'Africadel Sud, dei Caraibi, delle Filippine,
di Boliviae Germania e Portogallo, Patagonia, Stati Uniti, Canada, Giappone, Brasile, Nuova Zelanda,
Paraguay, etc. Tutto cio potrebbe significare, da una parte, che si ascoltano voci provenienti un po' datuttala
terra, e questo € positivo. Ma quelle voci, dall'altra, sono anche difficilmente verificabili a un controllo
scientifico e inoltre, essendo tutte di vescovi, sono anche tutte voci maschili, e qui il coro diventa un po'
troppo monocorde ed esclusivo, perché esclude, come sempre e con grande disinvoltura, le donne, che
vescove e cardinal esse non possono diventare, e nemmeno pretesse 0 papesse. Ma di questo in seguito.

Non ho gran pratica di encicliche e di lettere pastorali, tuttaviaricordo nella Lettera di Benedetto XV I sulla
collaborazione dell'uomo e della donna etc.[2] ben altra solidita di impianto. Forse |'estensore dell'Enciclica
Laudato si’ non ha studiato molto, se non cita neppure il testo piu importante che in ambito ecologico sia
stato composto, in prospettiva filosofica, e in pit da un autore «credente» (in un Dio in parte diverso in parte
simile al suo): mi riferisco all principio responsabilita di Hans Jonas (1979)[3], dove la problematica
ecologica é sviscerata allaluce di un potente impianto teorico che cercadi giustificare i motivi profondi per i
quali I'essere del mondo e la sopravvivenza dell'umanita (non del singolo essere umano) sono da sostenere
con ogni impegno.

Ritengo che se |'estensore dell'enciclica avesse studiato forse non parlerebbe con tanta leggerezza della
«potenzainfinita» del Signore, definito Padre padrone del mondo (p. 60), al quale nulla € impossibile; se Dio
nella sua potenza ha potuto creare I'universo dal nulla, puo anche, scrive Franciscus, «intervenirein questo
mondo e vincere ogni formadi male». Lo stesso Hans Jonas invece, e atri con lui, non riesce aconciliare i
due aspetti dellainfinita bonta e dell'infinita potenza, e per salvare la bonta insieme alla comprensibilita del
comportamento di Dio, propone di rinunciare alla sua onnipotenza. In un opuscolo del 1987 dal titolo,
tradotto in italiano, 11 concetto di Dio dopo Auschwitz 4], Jonas afferma che se Dio non intervenne ad
Auschwitz fu perché «non fu in grado di farlo», e se non fu in grado di farlo, & perché un Dio assolutamente
buono e assolutamente onnipotente, e che nonostante cio supporta il mondo come €, sarebbe un Dio
totalmente incomprensile. Se per comprenderlo non possiamo rinunciare alla bonta — conclude Jonas — non
resta che rinunciare al'onnipotenza[5]. E nemmeno |a spiegazione della liberta umana che generail male
regge al'obiezione di Jonas (che sviluppail vecchio teoremadi Epicuro), dal momento che Dio, nellasua
infinita onniscienza e prescienzia (insieme alla bonta e ala potenzail terzo attributo divino) non poteva non
sapere che I'uomo avrebbe abusato dellaliberta facendo il male e di conseguenzatutti i mali generati
dall'uomo «sono dovuti allalibera scelta di Dio»[6].

Perché mi interesso di questioni teologiche? Forse perché sono le piu affini a quelle filosofiche sulle quali
sono solitalavorare, e perché ritengo che punti cosi impegnativi, quali il rispetto e la protezione del pianeta,



richiedono un fondamento teorico solido. Fondamento che non individuo nelle parole dell'enciclica, 1a cui
parte «pratica» risultain gran parte condivisibile ma non adeguatamente fondata. Se non mi soffermo su
guesto e perché andrebbero mutate le premesse, anzi i postulati da cui tutto viene fatto derivare.

L'accusa a Franciscus di scarso studio, che qui ho ripreso, gli € stata rivolta da Robert Spaemann, decano dei
filosofi cattolici di linguatedesca, che in unarecente intervistagli harimproverato anche disinteresse
teologico e tratti autoritari, nonché gestione caotica del papato[ 7]. Mentre su quest'ultima non mi sento di
intervenire, mi associo anche alla critica della gestione autoritaria, in relazione per esempio a sacerdozio
femminile. Su questo punto, ha affermato Mario Bergoglio, non ci saranno modifiche, il sacerdozio
femminile e escluso. Punto. Passiamo ad altro.

Eppure nella Enciclica Laudato si' Franciscus sembra disposto a concedere aperturanei confronti
dell'interpretazione delle Scritture. E nota l'accusa rivolta alla dottrina giudaico-cristiana di avere di fatto
giustificato per secoli lo sfruttamento e la dominazione della terra da parte dell'uomo sulla base del racconto
del libro della Genesi dove Adamo e esortato aimporre i nomi alle bestie (segnale della sua sovranita su di
esse) (2, 19) eadominare sugli esseri dellaterra (1, 18). Ebbene, su questo punto Franciscus invoca una
nuova ermeneutica che interpreti diversamente quelle frasi facendo dire loro che in realta non se ne puo
dedurre il dominio assoluto dell'uomo sul resto della natura. Bene. Allorase si riesce in questa rocambolesca
operazione, perché non applicare una nuova ermeneutica anche alla posizione della donna, che smetta di
escluderla e di trattarla da minore?

[1] CharlesTaylor, A Secular Age, The Belknap Press of Harvard University Press, Cambridge (MA) |
London 2007, p. 627. Tr. it. L'eta secolare, Feltrinelli, Milano 2009; e Thomas Simons, Albert Camus
Sellung zum christlichen Glauben, Peter Hanstein Verlag, Konigstein/Ts. 1978.

[2] Joseph Ratzinger, Lettera ai Vescovi della Chiesa Cattolica sulla collaborazione dell'uomo e della
donna nella Chiesa e nel mondo, supplemento a «L'osservatore romano», domenica 1 agosto 2004, pp. 1-4.

[3] HansJonas, Das Prinzip Verantwortung. Versuch einer Ethik fur die technologische Zivilisation, Insael
Verlag, Frankfurt am Main 1979. Tr. it. Il principio responsabilita. Un'etica per la civilta tecnologica, a cura
di P.P. Portinaro, Einaudi, Torino 2002.

[4] HansJonas, Der Gottesbegriff nach Auschwitz. Eine judische Stimme, Discorso tenuto a Monaco alla
Giornata Cattolica nel luglio del 1984 e pubblicato a Francoforte da Suhrkamp nel 1987. La traduzione
italiana é successiva di dieci anni: Il concetto di Dio dopo Auschwitz. Una voce ebraica, tr. it. di Carlo
Angelino e Maurizio Vento, il melangolo, Genova 1997.

[5] 1vi, pp. 33-36. Cfr. Fabio Minazzi, Filosofia della Shoah. Pensare Auschwitz per un'analitica
dell'annientamento nazsta, Giuntina, Firenze 2006, pp. 53-54.

[6] PierreBayle, Dizionario storico-critico, p. 58, citato da F.Minazzi, vedi sopra, p. 56.



[7] https:.//www.herder-korrespondenz.de/autoren-und-interviewpartner/s/robert-spaemann. Cfr. anche
«Information Philosophie», 2, giugno 2015, p. 132

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

LY

»

“;:,mm” T
o


https://www.herder-korrespondenz.de/autoren-und-interviewpartner/s/robert-spaemann
https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

