DOPPIOZERO

Eppur s dona

Marco Aime
14 Luglio 2015

Chissa seil grande etnologo francese Marcel Mauss, mentre all’inizio degli anni venti si accingeva a scrivere
il suo Saggio sul dono, avrebbe mai immaginato che a distanza di un secolo quel suo apparentemente
semplice modello teorico del dono sarebbe stato non solo ancora evocato, ma anche applicato all’ economia
occidentale. Lui, che aveva costruito la sua teoria soprattutto su dati etnografici provenienti dall’ Oceania,
mescolando atti sociali e credenze magiche, si sarebbe forse stupito a sentire come, in questi anni di crisi del
modello capitalistico-finanziario, I'idea di una societa basata non solo sull’ utilitarismo venga sempre piu
Spesso evocata come via d' uscita.

Il valore dellateoria di Mauss sta nella sua semplicita. Cosa spinge gli uomini a donare é statala prima
domanda che si € posto, cosa spinge chi riceve un dono a contraccambiare la seconda. Questioni quasi banali
all’ apparenza, che perd nascondono unaforzaincredibile.

Se poi pensiamo che uno dona mentre |’ altro riceve e ricambia, viene quasi da chiedersi dove stiala
differenza rispetto a uno scambio commerciale. Anche in questo caso uno offre mentre I’ altro riceve e paga.
Ladifferenza, abissale sta nellaliberta. O meglio, nelle liberta: liberta di ricambiare o meno, liberta del
tempo in cui ricambiare, liberta del modo in cui lo si fa. E la differenza sta anche nel rischio che si prende
guando si dona: non ¢’ e alcuna certezza di essere contraccambiati.

Il valore del dono sta nell’ assenza di garanzie da parte del donatore. Assenza che presuppone una grande
fiducia negli altri. Il valore del controdono sta nella liberta: piu I’ atro elibero, piu il suo gesto avra per noi
valore, perché non sara dettato dall’ obbligo (come nel caso dello scambio commerciale), ma dalla sua
volontadi prolungare nel tempo quel rapporto, avviato con il dono.

Ecco che in questo caso il dono diventa promotore di relazioni. Cio che spinge a donare e la volonta degli
uomini di creare rapporti sociali, perché I’uomo non si accontenta di vivere nella societa e replicarla come gli
altri animali sociali, ma deve produrla per vivere.


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/eppur-si-dona
https://d10.doppiozero.com/marco-aime

L’ antropologia ci ha offerto molti esempi di societa all’interno delle quali il dono ricopreil ruolo di elemento
fondante. In particolare, il “marchio” del dono viene invece assegnato all’ Oceania, grazie agli studi
pionieristici di Bronis?aw Malinowski, che per primo si interrogo sul valore sociale di certi scambi, non
finalizzati a guadagno, inteso in senso materiale. «<Nel sistema melanesiano per essere un uomo prestigioso
bisogna “avere”, certo, come dappertutto. Il prestigio sta nel donare, donare molto e donare dappertutto. Il
contrario del mondo capitalistal» sostenevail leader kanak Jean-Marie Tjibaou, mettendo in evidenza un
tratto importante della cultura del suo popolo. Donare & importante, ma perché? Per instaurare relazioni.

Mettendo I’ accento sulle differenze, I’ antropol ogia classica ha spesso indotto a creare dicotomie che,
contrapponendo “noi” a“loro”, attribuivano a ciascuna di queste categorie caratteristiche reciprocamente
estranee. Cosi il confronto é stato reso piu facile: esistono ancora societa che hanno preservato laloro
armoniatradizionale, presso le quali 1o scambio di doni rappresenta la quotidianita. Queste popolazioni Ci
vengono spesso dipinte come fortemente solidali. Tutto il contrario che da noi, dove, dopo Adam Smith,
I”economia e alcune correnti dellafilosofia concordano nell’ affermare che, affinché la societa funzioni bene,
ciascuno deve egoisticamente perseguire il proprio interesse — tant’ € vero che nella societa moderna si tende
talvoltaa considerare il dono come un’ipocrisia.

L’ opposizione traun’idea di societa basata sulla solidarieta e quella di un mondo dove ognuno, per natura,
persegue solo i propri interessi, non solo hadiviso il pensiero degli studiosi, ma ha anche dato vitaa una
sortadi dicotomia geografica. Se ¢’ é qualcuno che dona per creare le basi di una convivenza, non siamo certo
noi occidentali, razionali e utilitaristi. L’ utilitarismo dominante nel pensiero occidentale e nelle scienze
sociali, infatti, harelegato il dono in un dominio etnografico, congelandolo in ambiti esotici e impedendo una
suaricontestualizzazione nel mondo occidentale e la suariattualizzazione in epoca moderna.



Ma é davvero cosi? Danoi, i doni s fanno e si ricevono generalmente a Natale o in occasioni stabilite, come
compleanni o eventi particolari. Insomma, hon € considerato normale fare regali senza un motivo che lo
giustifichi. Il dono é un’ eccezione alaregola, dove laregola e invece tenere le proprie cose per sé e ottenerne
altre tramite I’ acquisto o lo scambio esplicito. E cio che accade quando si confonde il dono con il regalo,
guello impacchettato e infiocchettato, con tanto di biglietto d’auguri. In realtail dono assume molte e diverse
forme...

Prendiamo il caso del Nord Est di casa nostra, celebrato quale esempio del boom della piccolaindustria, della
culturadel lavoro, dell’ ideologia capitalista convertitaalivello familiare. In questaterra, che vantai redditi
medi piu alti d'Italia, segnala Paolo Rumiz ne La secessione leggera, ci s attenderebbe di incontrare gente
ossessionata dal lavoro e dal guadagno, che passail tempo a parlare di schei. In parte € senz’ altro cosi, ma
proprio qui, nella patria dellafamiglia trasformata in azienda, si riscontrala piu elevata concentrazione di
attivita di volontariato. In una societa che sembra avere collocato I’ ideale del guadagno e dell’ ottimizzazione
del profitto in cimaala propria scaladei valori, ritroviamo numerose testimonianze di un impegno che non
ha nulla di remunerativo, se analizzato in chiave utilitaristica. Che cos e il volontariato se non un dono sotto
formadi servizi? E che dire dei moltissimi donatori di sangue e di organi che consentono di salvare numerose
vite, senza alcun guadagno materiale?

Anche noi doniamo. Il problema e percio un altro: non ce ne rendiamo conto. Il nostro immaginario e stato
talmente condizionato dall’ ideologia del mercato che ci sembraimpossibile uscire dagli schemi dominanti. 11
dono si nasconde nelle pieghe delle nostre azioni e non ci accorgiamo che molte di queste non sono affatto
mosse da logiche utilitaristiche. Intendiamoci, “non utilitaristiche” non significa“gratuite’. Come sottolinea
Mauss, il dono non e mai gratuito. Chi donasi attende un controdono, ma la differenzatra donare (e
contraccambiare) e scambiare € proprio |’ assenza di contratto.

II dono, come abbiamo visto, implica unarobusta dose di liberté. Certo, ¢’el’obbligo di restituire, mamodi e
tempi non sono rigidi. Il valore del dono sta nell’ assenza di garanzie da parte del donatore. Un’ assenza che
presuppone una grande fiducia negli altri.

Il dono, sostiene Alain Caillé ne Il terzo paradigma, diventain questo caso promotore di relazioni. Cio che
apre lastrada a dono e lavolontadi instaurare rapporti sociali, perché I’'uomo non s accontenta di vivere
nella societa e di riprodurlacome gli altri animali sociali, per vivere deve proprio crearla.

Quando facciamo un regal o, scegliamo qual cosa che ci fa piacere regalare, maa contempo teniamo conto dei
gusti e della personalitadi chi lo riceve. Pertanto, in quel dono ci sara qualcosadi noi e qualcosadi chi 1o
ricevera gli oggetti, in fondo, sono ricettacoli di identita.

Nellanostrasocietasi presentano perod anche occasioni di donare in modo spersonalizzato o generalizzato.
Sappiamo che il nostro sistema economico e alabase di notevoli disuguaglianze, siaal’ interno della societa
stessa, sianei confronti di quei milioni di individui che abitano il cosiddetto Sud del mondo. Spesso, per
“riparare”, almeno in parte, le fratture causate dall’ economia, si finisce per chiedere aiuto allo Stato o ad
associazioni di volontariato e di carita. La carita, cosl istituzionalizzata tramite enti organizzati, non € pit un



dono nei confronti del prossimo, del vicino, di qualcuno che conosciamo, ma un gesto finalizzato alenire
tutte le sofferenze in genere. Al singolo destinatario si sostituisce una categoria (poveri, affamati, affetti da
determinate malattie, colpiti da catastrofi) pit 0 meno vasta e quanto mai anonima. Questo tipo di dono
diventa un atto che mette in relazione soggetti astratti: un donatore che amal’ umanita e un ricevente che
incarnalamiseria del mondo.

Stiamo parlando del classico dono generalizzato, del tipo che non prevede un controdono materiale. Se anche
ci fosse un beneficio per il donatore, sarebbe di natura morale, emotiva. In fondo, possiamo considerarla una
sortadi riconversione: il donatore non offre qualcosa di realmente suo, non sceglie un oggetto che rappresenti
in qualche modo il rapporto tralui eil destinatario. || donatore offre del denaro, sua pertinenza materiale, non
“su0” in quanto segnato da un rapporto affettivo unico (un eventual e attaccamento sarebbe nel confronti del
denaro in genere, non di “quel” denaro).

Si faquindi lacarita per aiutare i poveri del mondo, gli affamati, gli anmalati, mala carita «ferisce chi la
riceve», avverte Mauss, € umiliante, perché chi riceve non puo restituire. 1l circolo virtuoso identificato dallo
studioso si spezza: al triangolo donare-ricevere-contraccambiare viene a mancare un lato, |” ultimo. Questo
“buco” davitaagerarchie sociai ed economiche che inevitabilmente si trasformano in rapporti di forza, e
trasformail ricevente in debitore impotente.

Quando qualcuno ci faun regalo, quasi sempre proviamo una duplice sensazione: da un lato I’emozione del
ricevere qualcosa che ci spinge alagratitudine verso il donatore, dall’ altro, invece, un lieve senso di
imbarazzo per la condizione di debito in cui sentiamo di essere appena passati. Non a caso, il pensiero va
subito al modo in cui cercheremo di “sdebitarci”.

Debito & una parola che non amiamo, ci fa sentire in colpa se gli indebitati siamo noi e in ansia se a dover
saldare un debito nei nostri confronti sono altri. In uno scambio mercantile, a termine dellatransazionei
partner si ritrovano proprietari di quanto hanno acquistato o barattato. Mentre prima dello scambio uno
doveva dipendere dall’ altro per soddisfare i propri bisogni, a scambio avvenuto, entrambi risultano
reciprocamente indipendenti e senza obblighi. Nel caso del dono, il ricevente non paga sul momento, comein
una normal e transazione commerciale. Chiunque di noi si sentirebbe offeso se, al momento di consegnare un
regal o, vedessimo contraccambiato su due piedi il nostro gesto. Larestituzione avviene nel tempo, magari in
occasioni stabilite (festivita, compleanni), ed e grazie a questa dimensione, prolungata nel tempo, cheiil
debito si protrae e mantiene attivo il legame trale due parti.

Il fatto & che nella nostra percezione tendiamo ad associare il debito alla sfera economica, mentre facciamo
rientrare il dono in quella affettiva. Forse & per questo che siamo un po’ restii a chiamare con un freddo
termine contabile quello che ci appare invece come un sentimento del pit genuini, che riserviamo a parenti,
amici e persone care. Infatti, come fa notare Jacques Godbout ne Lo spirito del dono, nell’ambito familiarelo
stato di debito e considerato normale, ma non viene percepito cometale. | genitori spesso donano ai figli
molto piu di quanto ricevono, manon si sentono per questo creditori, néi giovani Si sentono necessariamente
in dovere di sdebitarsi.



Anchein unacoppiao traamici si contraggono continuamente debiti (scambi di favori, di oggetti, di affetto):
si donaachi s amaperché |’ atto in sé ¢ci dagioia. Donando si genera pero debito e quindi Si creauno
squilibrio. Ma se osserviamo i rapporti di coppia o di amicizia e proprio nella situazione contraria, cioein
uno stato di equilibrio dare/avere che si determinalarotturadi un rapporto. Il gesto dellarestituzione dei
regali a partner per sancire lafine di una storiaristabilisce infatti la parita e annullail debito. Allo stesso
modo, I'inizio di un rapporto & spesso segnato da un regalo o da uno scambio di regali, che alterala
situazione di parita originale creando asimmetria. Sembrerebbe una contraddizione: dono e controdono
dovrebbero portare a un equilibrio, ma allo stesso tempo generano una sortadi conflitto permanente.

L’ antropologia ci ha pero insegnato come I’ equilibrio di un gruppo non nasca per forza da uno stato di
inerzia, ma spesso da una serie di conflitti interni controllati.

Si dona per soddisfareil proprio piacere di vedere felice un’ altra persona, manon s tratta affatto di un atto
gratuito. Tale gesto rientrain una“economiadella gratitudine”: uno stato di debito reciproco, nutrito da
surplus, da sorprese, e che fasi che ciascuno possa dire dell’ altro «gli devo tanto».

“Eppur si dona’ potremmo esclamare, honostante |le apparenze e le nostre convinzioni ci portino a pensare
altrimenti. Nellamaggior parte dei casi slamo indotti a credere che si tratti di un’eccezione ala consuetudine
di scambiare con un guadagno da entrambe le parti. Questo perché il dono, nella sua accezione
contemporanea, € il prodotto di un’idealizzazione frutto di duemilaanni di Cristianesimo: lo si definiscetale
solo quando & uno scambio assolutamente gratuito, unilaterale, disinteressato. Abbiamo visto che non € cosl,
ma spesso le societa si pensano diversamente da come sono el riflesso di questo pensiero finisce per
condizionarne |’ azione. Come affermava Max Weber, I’ uomo rimane spesso impigliato nellarete di simboli
dalui stesso creata



A guanto pare, abbiamo delegato alo Stato, alascienzae a mercato il compito di soddisfare i nostri bisogni,
ma questi tre soggetti non riescono ad assolvere totalmente il loro compito. Saremmo davvero felici in una
soci eta efficientissima, ipertecnologica, ultrarazionale e superburocratizzata? Lo scenario sarebbe quello
ipotizzato da Aldous Huxley nel suo Il mondo nuovo, e decine di altri libri e film fantascientifici non fanno
atro che raccontarci le fughe di pochi “resistenti”, non allineati, in un futuro simile. Non s tratta solo di
rifugiarsi alarassicurante ombra del mito del buon selvaggio, madi constatare che larazionalita a cui
tendiamo, o meglio, con cui ci dipingiamo, non é sufficiente. Stato, mercato e scienza sono istituzioni reali e
costituiscono la chiave dell’ ordine sociale moderno, ma non rappresentano la societa nella suainterezza.
Danno vitasemmai al terreno su cui st muove quella che Caillé chiama * socialita secondaria’, in cui le
relazioni si sviluppano trafunzioni e non traindividui. Al contrario, la socialita primaria necessita invece di
una personalizzazione dei rapporti, che va costruita nel tempo.

Appare abbastanza evidente che larealta urbana, fatta di grandi numeri, cosi come il modello contemporaneo
di lavoro, basato su lunghi spostamenti, relazioni telefoniche e telematiche, nonché I’ accelerazione
generalizzata delle azioni finalizzate a una maggiore efficienza, non favoriscono certo la maturazione di una
socialita personalizzata. Siamo nel pieno della“surmodernita’, come Paul Virilio definisce questa fase
storica segnata dal dominio del tempo sullo spazio nellaquale I’ accel erazione della storia ha annullato le
distanze. Accade perd che da qualche anno, proprio aLondra, a Parigi, aZurigo e in atre grandi citta
europee, cioe nelle culle della modernita, siano stati avviati dei tentativi di creare delle alternative.

Parliamo dei cosiddetti “circuiti di scambio local€”, quelli chein Francia chiamano SEL, Systémes

d’ Echange Locaux, in Regno Unito LETS, Local Exchange Trade Systems, Tauschring in Germaniae
Banche del Tempo in Italia. Con forme e organizzazioni diverse, questi sistemi locali tendono a spostare

I” accento dallo scambio commerciale a uno scambio non regolamentato da una meccanica, ma che prevede
unaformadi moralita.

L’ ispirazione per queste iniziative I’ hanno fornitarealta simili operanti a Grand Y off, un quartiere di Dakar.
Laparticolaritadel Senegal € che per far fronte a un sistema economico di stampo occidentale, apprezzato
dalle élite dei funzionari matroppo lontano dalle esigenze della gente comune, si e tentato di riproporre in
chiave moderna quella che gli antropologi definiscono “economiadegli affetti”. Niente di piu naturale che
recuperare le consuete relazioni parentali, struttura fondante della societa africana, e farle funzionare come
rete di scambio, ma come? «Noi sotterriamo unaiena per riesumare un’ atraiena» dicono le donne di Dakar,
citando un proverbio della popolazione serere, che senzavolerlo diventa quasi uno slogan per questa nuova
formadi economia antiutilitarista.

Se un individuo ha bisogno di un aiuto, sotto forma di manodopera o di beni di consumo, potra accedere alle
risorse disponibili nel gruppo di persone che compongono il suo circuito di scambio — si tratta di individui
non necessariamente legati traloro davincoli parentali: étipicadell’ Africal’ estensione di legami di tipo
famigliare anche all’ esterno della cerchia dei consanguinei. Dal momento che asuavoltail beneficiario
restituira al donatore un servizio o dei beni per rimborsarlo, si potrebbe obiettare che e in corso un semplice
baratto, ma non e cosi. La differenza sta proprio nell’ attivazione del circuito. |l baratto mercantile si
configura come uno scambio tra due commercianti senzafare ricorso al denaro, in questo caso, invece, tragli
individui che s scambiano beni e servizi si consolida sempre di piu un legame di solidarieta che rafforzail
circuito stesso. In pratica, il bene viene rimpiazzato dal legame.



Anche se da noi non esistono clan e famiglie alargate, cio non significa che non si possano stabilire legami
di solidarietatra persone che condividono il desiderio di dare vita a un nuovo sistema, Sia pure su piccola
scala. Il primo SEL e stato fondato nell’ estate del 1994, il secondo nel dicembre dello stesso anno. Meno di
due anni dopo i SEL francesi erano gia 120 eil loro numero € in rapido aumento. In Gran Bretagna, dove i
LETS sono nati qualche anno prima, si contano oggi oltre 400 circuiti di scambio: il loro successo € evidente.
Anchein questi circuiti urbani europei 1o scambio di beni e servizi € alabase del sistema.

All'interno di un SEL il lavoro si scambia con altro lavoro e non con del capitale, € questalafilosofiaalla
base di tali meccanismi sociali. Un discorso del genere puo forse apparire un po’ utopico, eppurei primi
LETS sono nati in unarealta razionale e protestante come quella britannica. | sistemi di scambio locali, piu
che risolvere questioni economiche, danno vita a una nuovaformadi socialita, un bene raro nel nostro
mondo. Inoltre, il carattere locale di questi circuiti consente di raggiungere soluzioni pit concrete e attuabili
di quelle proposte dagli enti pubblici, spesso troppo lontani dal quotidiano.

Poniamo che Giovanni abbia bisogno di una baby-sitter, ma che e sue finanze non gli consentano di pagarne
una. Francesca hainvece il motorino rotto e deve prendere |’ autobus per andare ogni giorno all’ universita.
Fin qui sarebbe semplice ipotizzare uno scambio di favori: Giovanni riparail motorino a Francescae lei
accudisce i bambini per una sera. Si tratterebbe della forma pit anticadi scambio: il baratto. |l fatto & che
Giovanni e un medico, non un meccanico, e non € in grado di riparare il motorino della studentessa. Mario
pero lo e. Basta mettersi d’ accordo: Francesca farala baby-sitter a Giovanni, il quale diventa debitore nei

suoi confronti di un certo numero di ore di lavoro. Mario riparail motorino di Francesca, rilevando cosi il suo
credito nei confronti di Giovanni. Quest’ ultimo pagherail suo debito fornendo assistenza medicaaMario in
caso di necessita.

Se immaginiamo questo semplice meccanismo moltiplicato per decine o centinaiadi persone, abbiamo
realizzato un sistemadi scambio locale. Tali sistemi rappresentano un tentativo di creare impiego residuale
rispetto ai vincoli macroeconomici (la concorrenza mondiale, i parametri di Maastricht ecc.) e si fondano su
unaformadi solidarieta circoscritta a un numero di partecipanti ristretto. Gli stessi promotori di questi gruppi
sono pienamente consapevoli del fatto che tali iniziative non possono sostituire il modello economico
vigente. E perd importante mettere in evidenza e val orizzare laricchezza pedagogica di tale formula, che se
non altro hail grande merito di proporre un sistema alternativo e dimostrare che non siamo per forza costretti
aconformarci a vangelo dei grandi finanzieri internazionali. Grazie a queste iniziative, si riscoprono le virtu
della cosiddetta economiainformale, quella che Serge Latouche chiama “neoclanica’, che consente agli attori
di passare da uno scambio freddo e anonimo a un sistema di scambi personalizzati.

Un’annotazione quasi di colore: i primi circuiti europei di scambio sono nati alLondra e Parigi, le due capitali
del colonialismo africano. Legge del contrappasso? No, piu semplicemente € il tentativo di ricostruire o
recuperare quellaformadi oikonomia vernacolare, basata appunto su una maggiore personalizzazione degli
scambi e sull’ affrancamento dallalogica di mercato in favore di un avvicinamento a modello del dono
teorizzato daMauss. Fare doni significainfatti tentare di sottrarsi, almeno in parte, all’imperativo economico
dominante.

Abbiamo visto come, mentre la socialita secondaria mette in relazione individui che non si conoscono, 1o
scambio di doni contribuisce alla creazione di una socialita primaria. Questa da vita a un ordine interno e non



puo essere generalizzata ed estesa all’ infinito, pena la dissoluzione della sua essenza costitutiva. Si tratta di
unasocialita che fariferimento aun “noi” ben determinato, che ripropone rapporti face to face e quelle
dinamiche individuate da Redfield come caratteristiche di una piccola comunita.

| sistemi di scambio locali, utilizzando unalogica che si avvicinaaquelladel dono maussiano, in fondo non
fanno altro che tesserereti di relazioni che portano gli individui che vi aderiscono a conoscersi e ainstaurare
unacatena di debiti cheli legatradi loro. Individui che alloranon saranno piu estranei I’uno all’ altro, ma
daranno vitaaun “noi” che, sebbene non condizioni latotalita dellaloro esistenza, potra agire in molti spazi
lasciati vuoti dallarete della socialita secondaria. Sostituendo il contratto con il dono, tali sistemi tentano di
“reincastrare” I’ economia nella societa.

L’ uomo & soprattutto un essere relazionale e crearelazioni attraverso il dono. Se proviamo a spogliare il dono
dai suoi abiti “esotici” e “primitivi” e aripensarlo come un riferimento per contrastare quell’ anonimato che
tanto ci spaventa, oggi, a ottant’ anni di distanza, magari parzialmente disintossicati dalla morale utilitaristica
dominante, scopriamo la grande attualita della lezione di Marcel Mauss.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




MARINO NIOLA
LUIGI ZOJA

SALVATORE NATOLI
STEFANO ZAMAGNI

OTTO BUONE RAGIONI
PER CREDERE IN UNA SOCIETA PIU SOLIDALE

MARCO AIME
STEFANO BARTEZZAGHI

L
N
LT

ZYGMUNT BAUMAN
L AURA BOELLA
\/




