
 

Intervista a Santiago López Petit 
Elia Verzegnassi
22 Aprile 2015

Elia Verzegnassi Molti pensatori hanno provato a considerare la rivolta tanto come evento che sfida
l'ordine sociale, quanto come tattica con cui lacerare le maglie di un potere rivelatosi nel tempo intoccabile
rispetto ad altre operazioni politiche (rivoluzione, antagonismo, forme alternative di rappresentanza, ecc.). A
essere posta in rilievo, in entrambi i casi, è la qualità irruenta della rivolta, la carica con cui essa irrompe
nel reale perturbando le condizioni da cui pur essa è sorta. Si potrebbe avvicinare la rivolta, in favore di
questo carattere, a ciò che, nel suo Lo Stato guerra. Terrorismo internazionale e fascismo postmoderno,
viene definito come «gesto radicale»?

 

Santiago López Petit Di fronte alla difficoltà di pensare oggi la propria idea di rivoluzione, di fronte
all'impotenza alla quale sembriamo condannati, alcuni di noi cercano nella ribellione, o meglio, in ciò che
sarebbe una pratica di sovversione, una via per attaccare la realtà. Non è strano che, almeno nel mio caso,
questa indagine mi avvicini al pensare il gesto radicale a partire dal gesto dadaista. Duchamp, com'è noto, nel
segnalare un orinatoio e chiamarlo «opera d'arte», non solo attacca l'arte borghese bensì distrugge l'arte come
istituzione. Ciò che mi proposi, ovviamente con l'aiuto di un'alleanza di amici, fu generalizzare il gesto
dadaista. Pensare il gesto radicale come interruzione di tutte le relazioni che costituiscono e mantengono
intorpidita la realtà. Cioè, come interruzione delle relazioni di senso, di potere e di sfruttamento. Okupar una
casa, il dinero gratis... erano esempi di gesti radicali nel momento in cui sovvertivano il senso comune e
permettevano l'esperienza di un noi. Però non riuscimmo a far sì che il gesto radicale che era a disposizione
di tutti si ripetesse e prolificasse. Il sogno di una grammatica di gesti radicali non avanzava. Fu nell'anno
2011 e con il movimento 15M (o degli indignados, utilizzando il linguaggio dei giornalisti) che un gesto
radicale concreto, quello di prendere le piazze, iniziò a estendersi e ad aprire uno spazio di sperimentazione.
Prendere le piazze per prendere la parola. Per dire basta, per affermare che non ci rappresentano. Questa
irruzione del malessere sociale che sicuramente ci superò tutti, inclusi coloro di noi che più lo desideravano,
non poté sostenersi nel tempo, e il vuoto aperto fu colonizzato nuovamente da vecchi discorsi politici. Per un
certo tempo fu chiaro che esistevano due tipi di politicizzazione. Proveniente dallo Stato, e il suo obbiettivo
era sempre la costruzione della forma partito. Scaturita dalla propria esistenza, e il suo obbiettivo è l'auto-
organizzazione. La gente che si recò nelle piazze non lo fece come portatrice di alcuna identità (lavoratore,
cittadino...) bensì semplicemente come qualcuno che si alza e grida di voler vivere. L'utilizzo dello spazio
come leva permise che si incontrassero la forza dell'anonimato e la forza di dolore. Che si incontrassero nel
fondo della strana allegria che produce lo stare insieme. Durante questo lasso di tempo, noi tutti cessammo di
essere unità di mobilitazione per costituirci in anomalie. Figli della notte. Di una notte che la rabbia degna
incendia.  

 

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/intervista-santiago-lopez-petit
https://d10.doppiozero.com/elia-verzegnassi
http://slopezpetit.com/
https://d10.doppiozero.com/materiali/cartoline-da/il-suono-del-15-m


 

Nel settembre dello scoro anno è uscito in Spagna un libro dal titolo Hijos de la noche (Figli della notte). È
uno sforzo durato anni, nel quale è fondamentale il vivere una malattia che distrugge e porta alla
disperazione, in una notte che ha poco a che vedere con la notte dei romantici. Il corpo affaticato dalla vita
le ha permesso ripensare la malattia e il malato. Il malessere che oggi colpisce ognuno di noi riguarda ciò
che lei chiama malattie della normalità: di cosa si tratta?

 

Effettivamente questo libro parla della malattia, più concretamente della mia malattia. Però, prima di
proseguire, mi piacerebbe chiarire una cosa. Quando prendo la parola per spiegare ciò che accade alla mia
testa, quando descrivo questo processo di distruzione mentale e fisica che dura ormai da tanti anni, l'Io che
parla è ciò che possiede meno importanza. Il racconto autobiografico con il quale inizia Hijos de la noche
svolge unicamente una doppia funzione. In primo luogo, e per com'è costruito, deve impedire al lettore di
adottare la posizione di esteriorità propria dello spettatore neutrale. In secondo luogo, è il racconto personale

http://www.ed-bellaterra.com/php/llibresInfo.php?idLlibre=1005


in quanto tale a costituire la via di accesso alla notte del malessere. Perché, come già la domanda dice, questa
notte del malessere non ha nulla a che vedere con la notte romantica o mistica. La notte del malessere è la
notte di uno stare-male che non ha fine e, precisamente per questa ragione, poiché la notte della disperazione
si porta con sé, non rimane altro da fare che attraversarla. In questo modo la massima singolarizzazione
permette di andare più in là del caso particolare e iniziare a organizzare le domande veramente importanti:
che relazione esiste tra la salute e la malattia? Chi non è malato in questa società? Si può fare della malattia
un'arma? Per cercare di rispondere a simili domande bisogna evidentemente inserire la questione della
malattia in una cornice socio-politica, anche se bisogna farlo con molta attenzione. La politicizzazione della
malattia non deve nascondere la dimensione astorica o metafisica che le è essenziale, e che la parola
sofferenza esprime, nonostante l'ambiguità che possiede. La nostra sofferenza è sociale. Siamo malati perché
viviamo dentro il ventre della bestia, e siamo noi stessi che, semplicemente vivendo, la alimentiamo. Questa
metafora dice, allora, che oggi il capitalismo e la realtà si sono identificati l'uno con l'altra e, allo stesso
tempo, che siamo passati dallo sfruttamento capitalista alla mobilitazione globale, nella misura in cui il
sequestro della vita si è esteso all'intera vita, ben oltre il tempo del lavoro. La mobilitazione globale, cioè la
auto-riproduzione di questa realtà resa una con il capitalismo, schiaccia le nostre vite perché vivere ormai
non consisterà in vivere bensì nel “possedere una vita” da gestire con successo. Che il capitalismo faccia
ammalare è stato denunciato da tempo, la “novità” risulta dal fatto che ora, per adattarci alla normalità,
dobbiamo ammalarci. Da lì il termine «malattie della normalità», e l'uso del termine fatica proveniente dalla
fisica per includerle tutte. Fatica significa «perdita della resistenza meccanica di un materiale nell'essere
lungamente sottoposto a ripetuti sforzi». La normalità è questa vita in movimento, piegata al movimento di
un capitale sfrenato. Sindrome da fatica cronica, depressione, sensibilità chimica multipla... «Non c'è modo
di etichettarle. Noi, come medici, non osserviamo nulla. E loro, come pazienti, non muoiono mai.»

 

Nel suo libro Amare e pensare. L'odio del voler vivere emerge con chiarezza l'idea per cui «vivendo
riproduciamo le prigioni del possibile», perché la vita è innanzitutto ciò che siamo chiamati a gestire. Alla
luce di questo, possiamo pensare la malattia del voler vivere come qualcosa che lotta contro la vita, come
qualcosa di essenzialmente inoperoso e tuttavia in atto?

 

Io lo direi in un altro modo. La malattia del voler vivere non lotta contro la vita ma è il proprio voler vivere
che lo fa. Di fronte alle proposte filosofico-politiche che appoggiano un'affermazione vitalistica, ho sempre
preferito liberare la vita contro la vita. Liberare la vita contro la vita significa che il voler vivere deve
separarsi dalla Vita che lo assoggetta. Dalla Vita con la maiuscola che è uno spazio di possibili nel quale
siamo introdotti e dal quale non possiamo uscire. Dalla Vita con la maiuscola che è nella tautologia “la vita è
la vita”, banalmente ripetuta dal senso comune. Dalla Vita con la maiuscola che è, in ultima istanza, la
mobilitazione globale. La malattia del voler vivere si mostra ora nel suo carattere apertamente politico: voler
vivere e non poterlo fare. L'impossibilità di vivere non è un'opzione in più bensì costituisce una posizione.
Una posizione, chiaramente politica, innalzata in quel campo di battaglia che è la vita. Perché per i malati di
normalità il voler vivere è la loro malattia e, allo stesso tempo, il loro modo di sfidare il mondo. Con l'aiuto
di Lautréamont, Artaud e Celan ho cercato di precisare in cosa consista questo sfidare. Concordo con ciò che
ha detto, sulla necessità di superare il dualismo attività/passività nonostante voglia precisare che lo sfidare
compie una critica pratica ed effettiva. In altre parole la fatica, la malattia del voler vivere, dice la verità del
mondo e di se stessi perché la sua contrapposizione è radicalmente pratica: un corpo affaticato interrompe la
mobilitazione.

 

Questo voler vivere è una malattia che sfida la stancante normalità della vita e l'ordine sociale. Malati di
voler vivere, nel punto in cui lo stare male e il malessere sociale si incontrano, emerge ciò che lei chiama
anomalia. Qual è lo stacco rispetto all'anormalità foucaultiana e come si può vivere questo proprio essere

http://books.google.it/books/about/Amare_e_pensare_L_odio_del_voler_vivere.html?id=jWIjJAAACAAJ&redir_esc=y


anomalia?

 

Del malessere sociale si può parlare utilizzando dati statistici. Per esempio si può affermare che in Spagna ci
sono dieci suicidi al giorno. Si può anche aggiungere, cosa che si negava fino a ben poco tempo fa,
l'influenza della crisi in queste morti. Credo, senza dubbio, che se volessimo veramente politicizzare il
malessere sociale dovremmo assimilare il nostro proprio malessere, perché il malessere sociale è, in ultima
istanza, uno stare male con se stessi. Nel libro Figli della notte ho cercato di portare questo presupposto il più
lontano possibile, e convertirlo in una condizione di veridicità. La diagnosi della mia malattia diventa così la
diagnosi di un'epoca, e la fatica, che è un'interiorizzazione della morte per poter vivere, acquisisce una
dimensione epistemologica e politica. Introdurre il concetto di anomalia in questo quadro mi permetteva di
andare direttamente all'essenziale. Assumere se stessi come anomalia significa attraversare la prova della
fatica, cioè constatare l'impossibilità di vivere per il fatto di non trovare esattamente il proprio posto, di non
voler trovare il proprio posto in questa realtà. L'anomalia che esprime la malattia del voler vivere non
consiste, quindi, in una mera disfunzione che può essere ricondotta a null'altro che a un'altra dimensione
della vita che sfida la Vita. Ciò implica che l'anomalia si presenta, simultaneamente, come ombra ed
emergenza, come critica della metafisica e della mobilitazione globale. Ora, ogni anomalia, proprio perché si
tratta di un'unità di mobilitazione che si rompe e scappa, è una forza di dolore. Assumersi come anomalia
significa quindi sgomberare il ruolo della vittima e farsi con questa forza del dolore. Con ciò che si è detto,
credo sia chiaro perché il concetto di anomalia si separi dal concetto foucaultiano di anormalità. Per Foucault,
nonostante alcune incertezze, la triade malato-pazzo-genio continua a funzionare come una specie di filo
sotterraneo. Per il resto, e non serve ricordarlo, questa vicinanza alla «alterità pericolosa» deve completarsi
con il riferimento alle istituzioni disciplinari che saranno incaricate di sottometterla. All'anomalia, invece,
non può applicarsi né la triade precedente né il sequestro. Perché? Perché il destino dell'anomalia non è
l'esclusione bensì semplicemente la sparizione. L'anomalia scompare quando viene introdotta in un limbo
giuridico e sanitario in cui è sottomessa a un giudizio che non termina mai. Il sospetto deve strapparle una
giustificazione. La verità che porta con sé sovverte non la ragione bensì la sua propria realtà, e per questo
bisogna zittirla. Nella vita quotidiana, tale giudizio permanente che cerca la colpevolizzazione dell'anomalia
si traduce spesso in una frase non detta che però il malato di normalità intende: «Vivi o muori, però smetti di
dar fastidio».

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



