DOPPIOZERO

Morirefeici?

Michela Dall'Aglio
8 Aprile 2015

Ogni libro di Hans King, teologo e sacerdote cattolico noto per |e sue posizioni eterodosse, € destinato a
suscitare discussioni e controversie. Non fa eccezione |'ultimo, pubblicato dalla casa editrice Rizzali,
intitolato Morire felici? Lasciare la vita senza paura (2015). Kiing, da qualche tempo ammal ato di

Parkinson, € membro di un'associazione svizzera che accompagna i malati inguaribili a morire con |'aiuto
dellamedicina o, per dirlain modo piu diretto, con |'eutanasia attiva. Kiing ha espresso piu volte
pubblicamente il desiderio di porre fine ala propria vita quando la malattia non gli consentira piu,
intellettualmente, di essere se stesso. Una scelta opposta a quella di Giovanni Paolo I, che Kiing critica con
un'asprezzatalvoltairritante madi cui chi conoscei suoi duri e dolorosi contrasti col magistero papale puo
comprendere |'origine. Con questo nuovo libro, spiega nell'intervista posta ad apertura, vuole approfondire e
chiarire ai suoi lettori i motivi di una decisione che ha provocato critiche e perplessita da parte siadi

avversari che di amici e sostenitori. Ricordando alcune dolorose esperienze personali Kiing difende,
innanzitutto, il diritto di decidere da sé quando mettere fine alla propria vita dignitosamente e con |'assistenza
di un medico. Nella seconda parte del libro, spiega invece perché ritiene che rivendicare la sceltadi morire
non contraddicalafedein Dio; e, un po' provocatoriamente si spinge a dichiarare che lafede, rendendo meno
spaventosa |'idea della morte, dovrebbe farla desiderare, per cui, paradossalmente, il ricorso al'eutanasia
dovrebbe essere frequente pit da parte dei credenti che dei non credenti.

Nel sostenere con passione il suo punto di vista, Kiing vuole soprattutto che sia riconosciuto e rispettato il
suo desiderio di andarsene quando lo riterra giusto, possibilmente "accompagnat[o] da una profonda
soddisfazione e dalla pace interiore". Per Kling € questo il senso dell'espressione morire felici. Come dargli
torto? Chi non vorrebbe per sé e per i suoi cari unasimile morte: soddisfatti e in pace. Una morte cosi,
tuttavia, € possibile solo se € lafine di una vita vissutainteramente allo stesso modo, una vita (escludendo
dunque le morti premature) dellaquale ci si possa dire tutto sommato soddisfatti. Per morire bene, non basta
che sia buono I'atto finale, bisogna che sia positivo il giudizio che diamo sulla vita che abbiamo vissuto;
morire "vecchi e sazi di giorni", come nella Bibbia si dice siano morti i patriarchi.

Laqualitadelavitainfluenzail punto di vista sulla morte; rarissimamente i malati terminali chiedono di
morire, haraccontato in una recente conversazione radiofonica Giuseppe Remuzzi primario ospedaliero e
autore del libro La scelta (Sperling & Kupfer, 2015). Quello che tutti chiedono e di essere liberati dai dolori
fisici etrattati con umanita e dignita. Grazie all'enorme lavoro di sensibilizzazione e approfondimento delle
terapie del dolore portato avanti dagli Hospice, negli ultimi anni |e cure palliative sono sempre piu
conosciute, diffuse e accessibili legalmente. Il problema veramente serio, spiegava Remuzzi, € che scegliere
come morire e diventato piu difficile di quanto non fosse anche solo cinquant'anni fa, perché sempre piu
Spesso s portano in ospedal e persone molto anziane che, unavolta arrivate i, devono essere "curate" e non di
rado sono sottoposte a interventi inutili dati I'eta o lo stadio della malattia. Per cui sono costrette a morire
dolorosamente, lontane dai propri affetti e dalla propria casa anziché nel proprio letto, con le persone amate
vicine. Questa € I'eutanasia, |la morte dolce e possibile, cui tutti possiamo aspirare, cosi che il progresso


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/morire-felici
https://d10.doppiozero.com/michela-dallaglio
http://www.rizzoli.eu/libri/morire-felici/
http://www.sperling.it/la-scelta-giuseppe-remuzzi/

A N S GIUSEPPE REMUZZI Marco Cavina

i Andarsene
La .S‘Celt( l al momento

I< U N G ojusto

Culture dell’eutanasia

Vf nella storia europea
|: E |_ I ( | ? PERCHE E IMPORTANTE DECIDERE
. COME VORREMMO MORIRE !
Rizzol

Syueling & Ruplir il Mulino  Saggi

Purtroppo il tema dell'eutanasia, delicatissimo e tutt'altro che nuovo, come dimostralo storico del Diritto
Marco Cavina autore di un saggio sull'evoluzione del concetto di eutanasianel corso della storia, pubblicato
dall Mulino eintitolato Andarsene al momento giusto. Culture dell'eutanasia nella storia europea (2015), e
diventato oggetto di battaglie ideologiche e di prese di posizione religiose che rischiano di renderlo
intrattabile. Pur avendo risvolti religiosi, come tutte le questioni morali, i problemi che lasceltao il rifiuto
dell'eutanasia implicano rimandano alla dimensione etica e psicologica che interessa ugual mente tutti gli
esseri umani, credenti e non credenti senza distinzione. Sono problemi che riguardano, anzi, tutti gli esseri
viventi, quindi anche gli animali perché, ammesso sia necessario ucciderli, anche per loro fa unabella
differenza morire in un modo piuttosto che in un altro. L'eutanasia non € una questione religiosa. Forse, come
sostiene Kiing, la speranza di chi confidain una vita eterna e buona aiuta a morire con meno angoscia, ma per
guanto riguarda tutto cio che sta"prima" della soglia, non c'eé differenzatraviventi: tutti vorrebbero
andarsene serenamente.

Il filosofo Hans Jonas, che e stato uno degli iniziatori del dibattito bioetico, ha scritto spesso ein varie
occasioni sull'eutanasia e molte sue considerazioni sono ancora solide e convincenti. Contrario a qualsiasi
formadi accanimento terapeutico e favorevole, quindi, all'eutanasia passiva, Jonas mettevain guardia dai
pericoli del volere legiferare in questo ambito. Lalegge, infatti, per sua natura, deve essere "generale e
astratta’, mentre la morte non puo esserlo mai, ogni morte € un caso a Sé, un caso unico, assolutamente
personal e e dolorosamente concreto. Nell'accostarsi a chi muore, occorre lasciars guidare soltanto dal
rispetto assoluto per la sualiberta e dalla compassione per le sue sofferenze. Tuttavia, agire guidati soltanto
dalla compassione sarebbe pericol 0so, avverte Jonas. non si sono forse appellati a una compassione
malignamente falsa e pretestuosa i nazisti, quando applicavano laloro eugenetica, trasformando in legge
I'eutanasianei confronti d'intere categorie di persone definite sofferenti dai loro stessi carnefici? Chi puo
decidere di non volere piu soffrire, se non colui che soffre? Soprattutto, Jonas era convinto che istituire un
diritto positivo a uccidere — stabilire per legge che sia eticamente ammissibile uccidere qualcuno che non ha
fatto niente, che non ha commesso reato e non rappresenta al cuna minaccia— avrebbe comportato un
gravissimo pericolo per lasocieta e la sua evoluzione etica, da evitare aqualsiasi costo. Su questo punto


https://www.mulino.it/isbn/9788815254399

Jonas erainflessibile: il medico non deve uccidere, non si pud sancire un principio positivo in questo senso, &
troppo pericoloso ed & un peso che nessun medico deve essere obbligato a portare. Eppure la compassione,
vedere soffrire senza speranza e sapere che con poca morfinail paziente si quietera e non soffrira piu, anche
se quellamorfinagli accorceralavita...Che fare?

Laverita, sostiene Jonas, € chein questo campo non si possono stabilire norme giuridiche. Tutto ritornaalla
sceltadi chi ci vuole bene, ci amae ci conosce. Porre fine alla vita sofferente «e una possibilita che resta
apertaal'amore ... Non si puo collocare in un codice generale» (H. Jonas, Sull'orlo dell'abisso, Einaudi,
2000). Cio significa che dobbiamo rassegnarci a portare sulle nostre spalle il peso dellaresponsabilita di
decidere per noi stessi e per chi amiamo e non e piu in grado di scegliere autonomamente, senza delegare ad
altri questa responsabilita, tantomeno allo Stato che é fin troppo presente, minuziosamente, nel definire i
limiti delle nostre liberta. Secondo la Bibbia, Dio halasciato I'uomo "in mano a suo consiglio”, in baliadel
suo volere; egli e responsabile di sé, per lavitae per lamorte. Un altro puo giudicare, se vuole, e puod
dissentire, ma non puo mettersi al posto di colui cui compete la decisione. E se questi non e piu in grado di
farlo, solo I'amore puo sostituirlo. Ci sono domande, conclude Jonas, per le quali non esiste risposta: «nelle
situazioni estreme veniamo riportati alle decisioni solitarie dell'amore, il quale osa oppors addirittura ala
legge, ma che pud sperare che anche il diritto leso emetta un giudizio tanto clemente quanto € permesso dalla
stabilita dell'ordine giuridico. A questo residuo insoluto e insolubile nella questione dell'eutanasia— la
rinuncia quindi a una risposta etica che dia delle regole univoche — ci dobbiamo, credo, rassegnare con
umilta». Nessuna certezza, allora, solo una preghiera: «O Signore, concedi a ciascuno la sua morte/ frutto di
quellavita/ in cui trovo amore, senso e pena» (R.M. Rilke, Il libro d'ore, in Poesie, Einaudi).

Se continuiamo atenere vivo gquesto spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



http://www.einaudi.it/libri/libro/hans-jonas/sull-orlo-dell-abisso/978880615051
https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




