
 

Intervista a Mario Costa 
Vito Campanelli
9 Marzo 2015

Ho incontrato Mario Costa (Torre del Greco, 1936) a Napoli in occasione di un suo intervento (La fotografia
nell’epoca neotecnologica) presso Movimento Aperto, un piccolo spazio che per l’occasione ha esposto
alcune fotografie di Marco Zagaria. L’estetologo campano è tra i pochissimi studiosi italiani ad aver proposto
un pensiero estetico originale e innovativo: in particolare a Costa si deve riconoscere il merito di aver
sostenuto con forza la necessità di una rifondazione delle discipline estetiche, e di aver significativamente
contribuito all’introduzione di un nuovo campo di ricerca, quello dell’estetica dei media. Tra i suoi principali
contributi va ricordata anche la teorizzazione di un “sublime tecnologico” (1990) e, più recentemente, di
un’“estetica del flusso” (2010).

 

Costa è stato professore ordinario di Estetica presso l’Università degli Studi di Salerno dove ha fondato
(1985) e diretto Artmedia (Seminario e Laboratorio permanente di Estetica dei Media e della
Comunicazione), uno tra i più interessanti progetti italiani dedicati all’approfondimento del rapporto tra
tecnologia, scienza, arte e filosofia (tra le principali collaborazioni è possibile ricordare quelle con Bernard
Stiegler, Derrick De Kerckhove, Pierre Levy, Paul Virilio, Edgar Morin, Fred Forest, Roy Ascott, Eduardo
Kac, Antoni Muntadas e Casey Reas).

 

La capacità di cogliere la specificità dell’universo tecnologico – anch’essa una merce assai rara tra i filosofi
italiani del dopoguerra – è l’aspetto che più colpisce il lettore delle opere di Costa. Proprio tale attitudine lo
accomuna a Vilém Flusser (Praga, 1920-1991). In effetti, leggendo insieme i due autori, è difficile non notare
alcuni passaggi che sembrerebbero rappresentare altrettanti punti di convergenza. Di qui la mia curiosità e il
tentativo di chiarire, insieme a Costa, quali sono stati i momenti di incontro con il filosofo dei media di
origine boema.

 

Le risposte lasciano pochi dubbi sul fatto che, al di là di un incontro occasionale e di sporadici contatti, non
vi è stato un effettivo dialogo tra i due; ne consegue che la vicinanza di alcune posizioni deve essere spiegata
in altro modo. Senza voler chiudere la porta ad altre ipotesi (in proposito la filologia comparata potrebbe
offrire interessanti risposte), sono propenso ad attribuire un peso decisivo alla straordinaria abilità, comune
ad entrambi, di entrare in contatto con lo spirito del proprio tempo e, nello specifico, di interpretare i segnali
disseminati ovunque dall’inarrestabile avanzamento tecnologico.

 

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/intervista-mario-costa
https://d10.doppiozero.com/vito-campanelli
http://it.wikipedia.org/wiki/Mario_Costa_(filosofo)
http://www.marcozagaria.it/
http://www.unisa.it/
http://it.wikipedia.org/wiki/Artmedia
http://en.wikipedia.org/wiki/Vil%8Em_Flusser


Derrick

de Kerckhove, Rene? Berger e Mario Costa ad Artmedia IV (1992)

 

Quando ha conosciuto Vilém Flusser e quali sono stati i suoi rapporti con il filosofo dei media di origine
boema?

 

Ho conosciuto Flusser nel 1988. Lavoravo allora alla realizzazione, per il DSE (Dipartimento Scuola
Educazione) della RAI, di un programma televisivo in tre puntate (Un’estetica per i media, andato in onda su
RAI 3 tra febbraio e marzo del 1989). Flusser, che non so come e perché si trovava a Napoli in quel periodo,
mi fu segnalato da Fred Forest. Egli seguiva a Parigi il suo lavoro (“Devo confessare che sono impegnato
nella ricerca di Forest. C’è un dialogo tra noi”) e aveva scritto su di lui nel 1973 e nel 1975, per poi dedicargli
un lungo saggio nel 1977 (L’art sociologique et la vidéo à travers la démarche de Fred Forest). Flusser era
dunque sistematicamente informato da Fred, con documenti di vario tipo, su quanto, di teorico e di
dimostrativo, io e lui andavamo facendo dall’ottobre del 1983, per edificare una estetica della comunicazione
. Invitai così Flusser a partecipare al programma e, mentre un taxi conduceva me e lui alla sede della RAI,
arrivammo, dopo qualche scambio di idee, ad un immediato quanto generico accordo sulla portata
antropologica ed epocale di quanto stava avvenendo. Flusser partecipò alla trasmissione ripetendo
sostanzialmente quello che aveva detto in macchina, mentre io, ovviamente, ebbi modo di esprimere meglio
le mie idee sulla comunicazione tecnologica.

È stato quello l’unico mio incontro con Flusser. Forest mi ha qualche volta riferito della sua fama crescente,
ma devo confessare che non ho letto nessuno dei suoi libri e che nel risponderle mi baso soltanto su quanto
lei riferisce.

 

http://en.wikipedia.org/wiki/Fred_Forest


Nel 1982 Flusser ha preso parte a una manifestazione (The International Video Exhibit) che si è tenuta a
Salerno. In questa occasione ha presentato un paper dal titolo Toward a theory of video, nel quale ha
sottolineato il carattere eminentemente politico del video, una potenzialità pienamente realizzata oggi grazie
a quelle che Castells definisce reti di “autocomunicazione di massa”. Flusser, in particolare, scrive che il
video è uno strumento per riflettere insieme ad altri sul mondo e la posizione degli esseri umani in esso,
dunque uno strumento dialogico che si apre alla possibilità di riflessioni intersoggettive. Ha ricordi di
questo intervento?

 

Non so nulla di questa manifestazione salernitana. Nel 1979, all’interno di un gruppo di ricerca su quella che
era stata l’attività artistica napoletana tra gli anni 50-80, gruppo coordinato da Filiberto Menna (progetto
Napoli 50-80), avevo indicato nella “immagine video” il mio settore di analisi. Nel 1981, verificata la povertà
della situazione locale, volli presentare a Napoli una grande rassegna internazionale di video e mi impegnai
nella sua realizzazione. La mostra ebbe luogo, col supporto della RAI TV, nel novembre del 1982 (
Differenza Video, 15-19 novembre 1982).

 

Per quello che lei mi dice del testo di Flusser, che non conosco, devo ritenere che la sua concezione del
video, forse ancora troppo suggestionata dall’“arte sociologica” e, a quanto sembra, ancora troppo
umanocentrica e trionfalistica (come, d’altronde, tutto il successivo teorizzare di Castells che lei cita), dunque
molto diversa dalla mia. Nel catalogo della mostra sopra indicata introducevo per la prima volta quel
concetto della assoluta autonomia delle nuove immagini tecnologiche, sul quale avrei tanto lavorato in
seguito: “ La video arte – dicevo – è il segno premonitore di una irreversibile rivoluzione nella storia
dell’immagine e dell’immaginario. Con essa il regime stesso dell’immaginario è sconvolto […] l’immagine
della video arte non penetra più nel soggetto ma ne resta fuori e vive come una epifania ritratta in sé. La
simbiosi immagine/immaginario è rotta per sempre”. E qualche anno prima avevo scritto: “la tecnologia deve
essere considerata come un essere indipendente dal soggetto e costitutivo del soggetto stesso […] capace di
per sé di riconfigurare ogni organizzazione antropologica” (Mutamento sociale e procedure educative,
Salerno 1979). Non credo che fosse questa l’idea che Flusser si era fatto dell’immagine tecnologica. In
quanto a Castells il mio disaccordo con lui è totale perché io credo che la sua “autocomunicazione di massa”
sia in realtà una auto comunicazione della Rete che si serve della massa per metterla in opera e mandarla ad
effetto.

 

Il suo accenno a Castells meriterebbe uno specifico approfondimento, ma preferisco soffermarmi su un altro
aspetto: esistono alcuni rilevanti punti di contatto tra il suo pensiero e quello di Flusser, ad esempio lei
suddivide le epoche tecnologiche in epoca della mano, del familiarismo tecnologico e delle neo-tecnologie,
mentre il filosofo dei media nato a Praga individua quattro fasi o momenti: mani, utensili, macchinari e
apparati. Entrambi associate a ciascuna di tali fasi uno specifico tipo di essere umano, leggete dunque il
passaggio da una fase all’altra come autentica rivoluzione antropologica. Si tratta di concezioni che si sono
sviluppate in parallela autonomia oppure ci sono stati momenti di dialogo, esplicito o implicito, tra voi?

 

Per quanto mi riguarda non c’è stato tra noi alcun dialogo, né esplicito né implicito. Quelle della
discontinuità tra le diverse epoche della tecnica e del carattere antropologicamente fondativo di ciascuna di
esse, sono state idee che hanno segnato e accompagnato tutta la mia riflessione, fin dall’inizio. Mi sono, fino
ad ora, soprattutto impegnato a definire l’antropologia dell’epoca neo-tecnologica e comunicazionale, perché
è quella che stiamo vivendo, ma alle altre epoche e a queste questioni è dedicato tutto il mio prossimo libro.
Per tornare all’antropologia del presente, in un convegno alla Sorbona del 1986 così la individuavo e

http://it.wikipedia.org/wiki/Manuel_Castells
http://it.wikipedia.org/wiki/Filiberto_Menna
http://www.studiotrisorio.com/differenza-video/


definivo: “un tipo di esperienza caratterizzata dal controllo dell’immateriale e dell’energia pura […]
superamento della opposizione uomo/tecnologia in vista di una sorta di legame simbiotico grazie al quale i
due elementi risultino interdipendenti e indistinti […] profonda trasformazione dello spazio-tempo […] le
dimensioni del tempo sembrano tutte risolversi nel presente e quelle dello spazio espandersi fino alla perdita
del luogo: il nuovo spazio-tempo diventa così un presente-universale o un non-luogo-del-presente […]
profonda trasformazione della memoria. La differenza bergsoniana tra materia e memoria viene meno […]
profonda trasformazione del soggetto […] il soggetto perde il suo “involucro” e diventa campo di transito di
correnti di energia […] vivo sentimento di una nuova unità della specie umana […] identità antropologica
della specie nella sua totalità” (Esthétique de la communication et perspective anthropologique, Parigi 1986).
E già nel gennaio dello stesso 1986, in uno dei princìpi dell’estetica della comunicazione, avevo richiamato
l’attenzione sulle trasformazioni della presenza quale nuovo elemento antropologico indotto dalle neo-
tecnologie della comunicazione: “L’evento dell’estetica della comunicazione consiste in un allargamento o
sconfinamento della presenza. La presenza dell’estetica della comunicazione , puramente qualitativa […] è
come la ?praesentia definitiva’ della filosofia scolastica per la quale una cosa è tutta nella totalità dello spazio
che occupa e tutta anche in ciascuna parte di questa totalità” (News and Notes, Salerno 1986).

 

È appena da notare che, nello stesso convegno, Jean-François Lyotard, evidentemente edotto delle teorie dell’
estetica della comunicazione, già ben note in Francia, concludeva così la sua Introduzione: “La domanda che
ci viene posta dalle nuove tecnologie […] è quella del qui ed ora. Che cosa indica “qui” quando si è al
telefono o alla televisione o al telescopio elettronico? E l’“ora”? La componente “tele” non confonde forse
necessariamente la “presenza”, il “qui-ora” delle forme e della loro ricezione “carnale”? Che cos’è un luogo,
un momento, che non sia radicato nel “sentire” immediato di quello che accade? E un computer è in qualche
modo qui ed ora?” (News and Notes, Salerno 1986). Ed erano queste, si badi, le domande dalle quali l’
estetica della comunicazione aveva preso le mosse alcuni anni primi.

 

Un altro passaggio che mi sembra importante è il seguente: Flusser si riferisce ad un procedere delle cose
“automaticamente da se stesse” e, proprio sulla base di tale presupposto, marca in maniera netta la sua
distanza dalla tradizione della Scuola di Francoforte o da tutte quelle letture che scorgono poteri e forze
oscure dietro gli strumenti tecnologici. Lei invece si riferisce esplicitamente a una “necessità iscritta
nell’ordine delle cose” e a uno stadio nel quale le tecnologie giungono alla costituzione di blocchi autonomi
dall’essere umano. In entrambi i percorsi mi sembra che l’approdo sia l’assegnazione di un ruolo del tutto
marginale all’essere umano, quello di far funzionare ciò che lei definisce “blocchi neo-tecnologici”, mentre
Flusser scrive che l’essere umano diviene “funzionario di apparati che funzionano in sua [dell’essere
umano] funzione”. È corretta la mia lettura?

 

Credo sia corretta. Non so come Flusser sia pervenuto ad una tale conclusione, né fino a che punto essa
coincida veramente con la mia. Posso dirle però che in me essa matura, oltre che dalla mia personale
riflessione sulle cose della vita, dall’aver assimilato la lezione profonda che ci viene dall’Etica di Spinoza e
dalle Lezioni sulla filosofia della storia di Hegel. Per la sua applicazione all’arte e all’estetica hanno giocato
poi un ruolo decisivo lavori come Vita delle forme di Henri Focillon del 1934, e La forma del tempo di
George Kubler del 1962. La marginalità dell’uomo e delle sue intenzioni è così ora doppiamente provata e
verificabile: da un lato l’uomo è marginale nei confronti della storia e della eterogeneità dei suoi fini, cioè dal
fatto che la storia procede per conto proprio e non secondo le intenzioni dirigistiche dell’uomo, d’altra parte
dallo stato attuale della tecnica che assegna all’uomo niente altro che il compito di farla funzionare. Rispetto
a quest’ultimo punto credo che effettivamente Flusser ed io diciamo la stessa cosa.

 

http://it.wikipedia.org/wiki/Jean-Fran%8Dois_Lyotard
http://it.wikipedia.org/wiki/Henri_Focillon
http://it.wikipedia.org/wiki/George_Kubler


Woody

Vasulka & Brian O’Reilly

 

Lei ha sostenuto che la fotografia non ha nulla a che fare con alcun referente (soggetto, oggetto ecc.) in
quanto la fotografia è da sempre “messa in forma”, al punto che oggi – in forza dei più recenti sviluppi
tecnologici – abbiamo a che fare con forme generate automaticamente da macchine, “memorie di macchine
con la loro multiforme fisiologia”. Anche qui mi sembra che si possano individuare interessanti punti di
contatto con il pensiero di Flusser che, per suo conto, privilegia sempre l’aspetto concettuale rispetto a
quello visuale: egli infatti più che considerare la fotografia lo sviluppo di precedenti forme simboliche (il
quadro, la finestra albertiana ecc.) la ritiene soprattutto una forma di memoria che, nelle intenzioni umane,
è prodotta per opporsi alla tendenza naturale dell’universo al decadimento delle informazioni, dunque
all’entropia e alla morte. Nella concezione antirappresentativa di Flusser le “immagini tecniche” (le
immagini prodotte grazie all’impiego di apparati, tra cui la fotografia) non rappresentano il mondo là fuori,
come prima le immagini tradizionali, ma significano concetti (dunque presuppongono teorie e testi
scientifici), si tratta in pratica di modelli ovvero di immagini del concetto di una scena. Come è possibile
interpretare in senso estetico tale prospettiva flusseriana?

 

Stando a quanto lei dice e se lo interpreto bene, mi trovo d’accordo con Flusser soltanto sul fatto che la
fotografia non ha nulla a che fare con tutte le immagini precedenti. Ho definito una volta la fotografia come
“la prima macchina che sogna”, e i sogni di una macchina possono essere paragonati soltanto ai sogni di altre
macchine. Questa storia della fotografia come strumento per opporsi alla morte è stata ripetuta mille volte ma
la trovo poco interessante: nell’universo tutto muore ma solo l’uomo sa di morire; la fotografia in sé, che è
quella che mi interessa, non sa nulla della morte e va lasciata tranquilla. Anche l’entropia non vedo come
c’entri; la fotografia è una cosa, una cosa tecnologica ma una cosa, una semplice cosa del mondo e come tutte
le cose decade e si consuma. Che la fotografia sia poi la messa in opera di concetti è, a mio avviso, del tutto



errato: nella fotografia il concetto, la logica, l’intelletto, non c’entrano nulla. Nella fotografia è la materia
stessa che ricorda, i sali d’argento e la luce, essa non ha bisogno di altro e tutto ciò che è mentale ne resta
escluso. È invece l’immagine sintetica che vale come la messa in opera di un intelletto che esce fuori di sé e
si dà a vedere. Per tutto questo, ripeto, basandomi solo su quanto lei dice, credo che la concezione che
Flusser ha della fotografia e quella mia divergano profondamente.

 

Prendo atto dell’inconciliabilità delle vostre concezioni della fotografia, tuttavia è sorprendente come
muovendo da premesse tanto lontane entrambi avvertiate l’urgenza di aprire brecce nel dominio tecnologico
e di recuperare spazi di autonomia per gli esseri umani. In Dimenticare l’arte, lei scrive che per impedire al
flusso comunicazionale di configurarsi come “blocco comunicante” è necessario scomparire come emittenti
(in un rapporto diretto tra essere umano e i media la logica dei media finirebbe, infatti, per avere sempre la
meglio) e bisogna far sì che i media instaurino tra loro rapporti “non pertinenti”, ossia bisogna porli in
contraddizione e farli funzionare in maniera incongruente. Aggiunge inoltre che la comunicazione alla quale
i media daranno vita deve essere “vuota, tautologica e autoreferenziale”, le macchine devono dunque essere
impegnate in un puro scambio di segni senza che possano riuscire a sottomettere la propria interazione a
un’intenzione di significato. Far funzionare i media in maniera incongruente è, in un certo senso, la strategia
che anche Flusser individua: muovendo dalla premessa che siamo di fronte a apparecchi senza intenzione
(umana), che funzionano automaticamente al solo scopo di conservare e migliorare se stessi, il filosofo dei
media afferma che è possibile sorprendere con astuzia il programma di un apparato, ad esempio di una
macchina fotografica (dunque di un apparato ormai completamente automatizzato), e costringerlo a fare
qualcosa per cui non era stato costruito. Flusser attribuisce in particolare agli artisti questa responsabilità –
condivide tale ultima affermazione?

 

Certo che la condivido, è da trent’anni che, proprio per questo motivo, ho a che fare con gli artisti e che li
sollecito a procedere in tal senso ma, devo dire, è estremamente difficile pretendere da loro quel “ritrarsi” di
cui lei parla e che io ritengo necessario. Per fortuna però molti vanno al di là di quello che dicono e credono
di fare, temo però che la concezione di Flusser non corrisponda perfettamente alla mia. Sento, in quello che
dice, un certo trionfalismo umanistico da “arte sociologica”; lo sforzo da fare, a mio avviso, è proprio quello
di passare dall’“arte sociologica”, che ha svolto e concluso la sua funzione, alla “estetica della
comunicazione” e, più ancora, al “sublime tecnologico”, il che significa sostituire all’“astuzia” il “lasciar-
essere”. Il compito che io mi sento di attribuire agli artisti è quello di lasciar-essere la tecnologia nelle forme
dell’estetico. Se questo significa “recuperare spazi di autonomia per gli esseri umani”, è cosa che, al
momento, nessuno può sapere.

 

Un’ultima domanda: le sue opere condividono con quelle di Flusser un destino simile, quello di non aver
ricevuto in Italia i riconoscimenti che avrebbero meritato. Flusser rappresenta un’autentica anomalia
perché da noi è molto poco conosciuto, e ancor meno studiato, mentre costituisce uno tra i principali
riferimenti (forse il principale insieme a Friedrich Kittler) per la teoria dei media di lingua tedesca ed è
considerato un “autore di culto” in ambito anglosassone (per tacere della sua enorme popolarità in
Brasile). Quanto a lei, nonostante alcuni doverosi riconoscimenti in ambito accademico, mi sembra di poter
dire che non tutti hanno sottolineato adeguatamente quanto la sua sia stata la prospettiva estetologica di
gran lunga più interessante prodotta in Italia a partire dagli anni Settanta. Altre concezioni, decisamente
meno attuali e delle quali nessuno ricorda più nulla, sono state a lungo celebrate dai media e dalle istituzioni
culturali nostrane. Secondo lei la causa è da individuare nell’ipoteca rappresentata dalla tradizione
crociana? O forse le difficoltà ad aprirsi ad un’estetica della comunicazione sono da considerare
intrinseche, quasi fisiologiche, per un paese la cui spaventosa arretratezza tecnologica (a tutti i livelli:
culturale, politico e sociale) rappresenta a tutt’oggi uno tra i principali freni al suo sviluppo?

http://www.recensionifilosofiche.it/crono/2005-9-10/costa.htm
http://en.wikipedia.org/wiki/Friedrich_Kittler


 

Lei nobilita e sopravvaluta di molto la cultura italiana credendo che in essa possa esserci ancora qualcosa
come una tradizione da mantenere o una qualunque normale fisiologia. L’Italia è tutta una anomalia e la
cultura italiana lo è più di ogni altra cosa. Dell’università è noto il degrado provocato dai sistemi nepotistici e
amicali di arruolamento dei docenti: le cosiddette “comunità scientifiche”, quando ci sono, servono a spartirsi
la cattedre e non a riconoscere i talenti; i professori adoperano i loro fondi di ricerca per finanziarsi le loro,
quasi sempre mediocri, pubblicazioni; i laureati più meritevoli ma privi di padrini sanno di dover andar via
dal nostro paese per essere riconosciuti. Il successo non ha nulla a che fare con la qualità di quello che si
produce ed è una questione del tutto personale dovuta alle strategie messe in campo, alla capacità di
penetrazione nei media e alle amicizie di cui si dispone. Un paese è capace di suscitare, riconoscere e
mantenere i propri talenti soltanto se vive in esso un forte orgoglio nazionale, e l’Italia, già paese delle torri e
dei campanili, è ora il paese dei condomini e dei pianerottoli. Una cosa mi sorprende in quello che dice: in
Brasile, per l’attenzione che le traduzioni dei miei lavori hanno ricevuto, credo di essere altrettanto noto
quanto Flusser, eppure nessuno, a quanto io sappia, ha rilevato, come lei fa, la somiglianza tra i nostri punti
vista; il fatto che, come sembra, essa ci sia è allora, per me, motivo di conforto e di soddisfazione.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



