
 

Nelle stanze dell'Ade 
Attilio Scarpellini
9 Ottobre 2014

La recita di Claudio Morganti ed Elena Bucci

 

Benvenuti nell’Ade, nel mondo catacombale di un teatro che segue la regola evangelica “quando due o tre di
voi si riuniranno…”, due o tre, trenta al massimo, i viaggi iniziatici sono per definizione limitati, le discese
agli inferi si fanno da soli, seguendo il bagliore di una candela accesa nella notte o aspettando dietro una
porta, nei sotterranei dell’Istituto Magnolfi di Prato che un qualche guardiano (questo ha la faccia conosciuta
del Jakob Lenz di un anno fa) vi venga ad aprire e vi introduca nell’universo dell’attore Vecchiatto Attilio, al
secolo Claudio Morganti, e di sua moglie Carlotta, la premurosa, materna, predestinata Elena Bucci.

 

Recita dell’attore Vecchiatto nel teatro di Rio Saliceto scritto nel 1995 da Gianni Celati scatta quasi senza
soluzione di continuità con i frugali convenevoli dell’ospite, senza che i pellegrini, accomodati ai tavoli
davanti al vino, abbiano il tempo di rendersi conto che sono già a teatro e che gli attori stanno già leggendo:
comincia, piuttosto ricomincia, qualcosa che forse non è mai finito, un discorso sfuggente, digressivo, che
perde e, con ostinazione, riprende il proprio filo, frustrato e rilanciato da ogni interruzione. È l’invettiva del
grande attore Vecchiatto Attilio, in gioventù spopolatore  di palcoscenici americani, apprezzato da artisti del
calibro di Lawrence Olivier e di Jean-Louis Barrault,  abbandonato in vecchiaia dal pubblico e dagli
impresari, ridotto a recitare  in un teatro di provincia, assediato da un’irredimibile puzza di maiale e di
prosciutti. E c’è tutto quello che ci si può aspettare da un’apologia pro vita sua pronunciata da un istrione sul
viale del tramonto: la memoria malinconica e lo slancio velleitario, la collera senile e l’odio per il nuovo che
avanza, la grandezza dell’ideale artistico e il controcanto miserabile della vita che arranca negli abiti logori
della decadenza.

 

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/nelle-stanze-dellade
https://d10.doppiozero.com/attilio-scarpellini
http://www.contemporaneafestival.it/htm/scena/morganti.htm


ph. Bucci

 

Anche a non misurarlo con il metro del Teatrante o del Minetti bernhardiani che lo ispirano e lo abitano, il
testo di Celati non ha nulla da invidiare ad altre radiografie (ad esempio Music-Hall di Lagarce) che usano
l’affievolirsi delle luci della ribalta, lo scolorare del sogno, per illuminare lo scheletro del sognatore. Ma
soprattutto, la sua invettiva non ha una virgola da spostare rispetto a un presente dove i prodigiosi mutamenti
non sono che il risvolto retorico di una incapacità di produrre Storia che la Recita celatiana rende addirittura
vistosa: il “gelo cosmico” che per Vecchiato è l’orizzonte tombale di ogni arte drammatica si è semmai
aggravato, le “automobili assassine” che vorticano attorno ai corpi vulnerabili di una vecchiaia resa afona
dalla velocità del mondo, o il rumore bianco della pubblica opinione (i giornali “tutti ugualmente
abominevoli, ma più di tutti il Corriere della sera”) sono sempre lì, quattrini e maiali (trasformati in quattrini)
non hanno perso né di attrattiva né di potere. Tutta l’apocalisse ondeggiante da cui la voce di Claudio
Morganti va e viene, interrotta e sdoppiata dai tagli della Bucci, moglie tanto apprensiva quanto compressa,
suona più patetica, e più ridicola, perché nel frattempo si è ancora  più saldata all’ordinaria amministrazione
dell’esistenza. Più che mai il comico nasce, come diceva Kierkegaard, dall’infinito che inciampa nelle maglie



del finito: più che mai da quando il “finito” è diventato “assoluto” (e più che mai il teatro resta uno dei pochi
luoghi in cui l’idealismo, almeno come paradosso, è ancora praticabile).

 

Di questo inciampo, del precipizio di questa caduta, Bucci e Morganti non perdono un respiro, un tempo, una
sfumatura: bevono il calice fino alla feccia, lei registrando con la coda dell’occhio il movimento della sala,
che si riempie e si svuota come un cuore stanco in quel di Rio Saliceto, lui rilanciando le sue parole grosse
fino a tornirle in una rarefazione sempre più sublime. Loro, insieme, mai sovrapposti, restano dietro i leggii
ma soffiano ectoplasmi nel corpo del linguaggio, dando vita al fantasma più comico di tutti, quello della loro
relazione: vecchia coppia beckettiana che si potrebbe ritrovare in qualunque panchina della vita, prima
ancora che sui palchi di qualche teatro.

 

ph. Ilaria Costanzo

 

Il duetto contrappuntistico euforizza talmente l’aria attorno che la sala finisce col vederli come e dove non
sono: nell’agitazione di una disastrosa recita crepuscolare dove il leggio è un supporto scenico trasfigurato,
un elemento sicuramente presente nello scenario desolato del teatro di Rio Saliceto. Quando si fermano,
arretrando sul fondo del palcoscenico, dove siedono e bevono uno di fronte all’altra, nella pausa conclamata
rifluisce anche il respiro degli spettatori che, sorseggiando il vino e girando la testa, si scoprono di colpo
avventori di un’osteria o di una cave parigina degli anni cinquanta.

 

Ma la cosa più sorprendente è come questa progressione che ha visibilmente la morte davanti a sé cresca allo
stesso ritmo in luce e in derisione, in riso e in verità. È la verità stessa a rendersi ridicola nelle giullaresche



intermittenze di una prolusione in cui la vita più ottusa fa da controcanto alla grandezza più accecata: sono le
sommesse raccomandazioni di Carlotta – sugli spettatori che entrano, sulla signora che non capisce e si
addormenta, sulla salute malferma del marito – a incarnare (e a inchiodare) le fughe in avanti di Attilio che
sul palco del teatro di Rio Saliceto tenta di rileggere l’esistenza dell’uomo alla luce dei grandi drammi
shakespiriani (Amleto per la giovinezza, Macbeth per la maturità, Lear per la vecchiaia). Farsa e apoteosi,
come voleva Grotowski, si danno il cambio sul palco. Ma sono entrambe avvinghiate nella stessa fragilità,
lieve e delicata come il suono della fisarmonica che da lontano giunge sulla scena.

 

ph. Ilaria Costanzo

 

Questa invettiva assediata dal gelo, questo poema metafisico ferito e ridicolizzato dalla vita che se ne va, è
anche e soprattutto una ballata. La ballata di un parresiaste che prende le auto a ombrellate. Prima ancora di
prestarle la sua nota maestria attoriale, Morganti le ha portato in dono un’adesione profonda, diventando il
ventriloquo di Vecchiatto e il coautore di un epitaffio post-teatrale che vibra anzitutto nelle corde del suo
pensiero. La sua interpretazione trapassa dal registro ambivalente dell’ironia a ciò che è ormai rarissimo: uno
sfogo di paradossale buonumore, un sorriso anarchico, confuso nel suo classico ringhio, sembra suggellare
con un empito di simpatia la fine di un mondo che non può finire. E che alle soglie del buio stringe (come nel
racconto di Joyce The Dead) i vivi e i morti in un’ultima immagine. Così come la Bucci fila dai suoi
contrappunti la tela lirica di un personaggio esemplare perché, al di là della dialettica tra l’arte e il mondo, è
disegnato con un dito sulla terra. Carlotta può ancora pensare che smettendo di parlare agli uomini, che non
lo vogliono ascoltare, il teatro possa predicare alle oche, rivolgersi all’aperto dell’animalità, diventare una
modalità del linguaggio della terra. Sia come sia, non smetterà di parlare. Nel regno dell’efficacia, imparerà a
fallire meglio.

 



Si esce dall’antro (lo stesso del Mit Lenz) in cui Claudio Morganti, con la complicità del Festival
Contemporanea di Prato, ha ormai scavato la sua tana kafkiana mascherata da osteria, con un senso di
gratitudine. Grati per la pienezza, per la bellezza e, soprattutto, per il gesto di spreco a cui i due interpreti di
Recita dell’attore Vecchiatto nel teatro di Rio Saliceto hanno dato luogo. Perché di questi tempi la grandezza
non può che andare sprecata, “non c’è vita in guadagno” come direbbe Celati “tutto è al vento”.

 

Il rito dell’Alcesti di Massimiliano Civica

 

“I teatri sono tombe e noi siamo anime dei morti che cercano di parlare ai vivi…” dice Attilio Vecchiatto alla
fine della Recita di Gianni Celati. L’attore viene dal mondo dei morti: è una vecchia verità, sempre buona da
ripetere. Ma vederla trasformata in immagine, come accade, a pochi chilometri da Prato, nell’Alcesti di
Euripide messa in scena da Massimiliano Civica (leggi qui l’intervista di presentazione pubblicata da
Doppiozero) è decisamente più raro: anche qui siamo in quella che potrebbe essere definita una stanza, anzi
siamo “nel fondo del pozzo”, come ha scritto Renato Palazzi alzando per un momento la testa verso i ballatoi
dell’ex carcere delle Murate di Firenze che sovrastano la scena allestita dal regista romano.

 

https://d10.doppiozero.com/materiali/scene/il-futuro-passato-di-contemporanea
http://www.contemporaneafestival.it
http://www.contemporaneafestival.it
http://www.pontederateatro.it/?p=11584
https://d10.doppiozero.com/materiali/scene/la-differenza-teatrale


ph. Duccio Burberi

 

Tutto inizia con due donne allineate ai lati opposti di una ribalta scura occupata soltanto da due grandi
candelabri dorati: una, dice: “Alcesti di Euripide”, l’altra batte tre volte il piede a terra. Poi si voltano verso
due comodini, anch’essi perfettamente simmetrici, e silenziosamente cominciano a vestirsi: cingono una
fascia stringendola sulla schiena, indossano una maschera sollevandosi i capelli, e la premono sul viso – a
nessuno del poco pubblico schierato frontalmente davanti a loro in un’unica fila di sedie sfugge questo gesto
perché è il primo momento in cui un gesto simbolico sembra eccedere l’azione reale. Su un lato del
comodino afferrano qualcosa d’altro: due sottili bastoni di bambu. Quando si ritroveranno di fronte, Daria
Deflorian e Monica Piseddu saranno rispettivamente Apollo e la Morte (dai capelli neri) che si contendono il
destino di Alcesti, la sposa che ha scelto di sacrificare se stessa e di morire al posto del Re Admeto – e una
tenderà l’arco, come Arjuna, mentre l’altra la terrà a distanza con il suo stilo, ma dalle sue labbra segnate
dalla cupa piega della maschera si sprigionerà un gemito che ironicamente ricorda le grida gutturali delle arti
marziali giapponesi.

 



In ciascuno dei suoi spettacoli, la scrittura registica di Massimiliano Civica si è fatta un dovere di svincolare
l’immagine da ogni riferimento possibile alla Storia per mettere l’azione drammatica al riparo dal tempo:
evocare due e persino tre immagini in una (un metodo quasi warburghiano) è il modo migliore per
consegnarla a uno sguardo immemoriale. L’intera Alcesti si presenta chiusa nel luminoso rigore del rito, ma è
un rito decontestualizzato da una cultura religiosa specifica, praticato come potrebbe viverlo un sognatore
che nel rebus del suo sogno unisce visioni e allusioni lontane tra loro, i comodini, simili agli armadietti dove
vengono custoditi i paramenti sacri cattolici, a maschere vagamente balinesi, corpi di danzatori a sagome di
marionette, i candelabri barocchi allo spazio nero di un altare assente (o di un letto di morte che pure non si
vede). La verità è che l’unica coerenza è quella del segno scenico rispetto al racconto, per il regista di Grand
Guignol, de La parigina, del Mercante di Venezia, di Soprattutto l’anguria, tutte vicende dislocate
(scontornate, straniate) da epoche differenti sulla scena, ogni storia, ogni trama, ogni testo corrisponde a
un’epifania visiva diversa, se vogliamo a un diverso sogno. E l’Alcesti è un’epifania tirata a lutto, vista dal
fondo delle acque più scure, sprofondata nella cassa armonica di una visione infera da cui soltanto l’amore e
la musica possono trarla all’altezza dello sguardo umano.

 

ph. Duccio Burberi

 

Forse è per questo che a dispetto dell’estrema vicinanza con lo spettatore, Daria Deflorian (Admeto) e
Monica Piseddu (Alcesti) ci sembrano lontane, cioè ci appaiono vicine ma vestite di lontananza – e dunque
intoccabili - e le loro voci, i loro parchi gesti, i loro movimenti distillati in essenze, danno l’impressione che i
loro corpi non siano del tutto presenti, come se fossero ombre proiettate sulle pareti di una caverna che ben
conosciamo: la recitazione stessa appare sospesa tra la puntualità drammatica e il racconto di sé, tra qualcosa
che accade qui e ora, e qualcosa che invece arriva da un altro luogo. Quel congiungersi delle mani mentre le
due avanzano affiancate, e Admeto sta di fatto accompagnando Alcesti nell’Ade a cui è destinata – preda
necessaria della morte – ha qualcosa di impossibile, segna la rottura di un confine. Ogni trasalimento



dell’umanità che la maschera comprime, e contemporaneamente protegge, accresce la vicinanza con il
pubblico, suona come una incrinatura del rigore rituale che avvolge la messinscena in una bolla: l’improvvisa
liberazione di un urlo, l’affiorare dei dialetti (il sardo della Piseddu, il trentino della Deflorian) nei ruoli dei
servi, una lacrima sfuggita sul volto di Alcesti mentre depone la maschera, uscendo da sé, il duro contrasto
che oppone Admeto al padre che ha rifiutato di sacrificarsi per lui, un orologio di compressioni e di
decompressioni, tenuto con equilibrio esemplare, perché spasmodico, dalle due interpreti, regola il ritmo di
una partitura tanto lineare nel tempo del racconto quanto straniata dalla compresenza di ciascuno dei suoi
elementi nella contrazione visionaria dello spazio.

 

Soltanto l’ingresso di Monica Demuru nella parte del Coro rompe la bidimensionalità della miniatura, o del
disegno sulla superficie convessa di un vaso greco, in cui Civica ha pazientemente iscritto la sua narrazione:
priva di maschera, seduta a terra con le gambe raccolte fuori dalla ribalta nera che delimita la scena, l’attrice-
cantante congiunge due spazi, quello del rito e dei suoi officianti e quello del pubblico senza appartenere
completamente né all’uno né all’altro. Ora, Alcesti sembra arrivare dopo qualcosa nell’ordine del mito:
l’origine più lontana della vicenda risale alla morte di Asclepio, il dio medico figlio di Apollo ucciso da Zeus
perché era in grado di sconfiggere il potere della morte. La mortalità stessa vi appare come una scoperta,
un’iniziazione in un mondo in cui la complicità tra gli uomini e gli dei può ancora eluderla.

 

E non si capirà niente della dura e splendente lettura che dell’opera di Euripide ha dato Massimiliano Civica
se dalla sua formalizzazione estetica non si estrae la scheggia bianca che la ferisce: questa scheggia – a suo
tempo levigata dal genio di Simone Weil – è la relazione asimmetrica tra la necessità tragica e l’amore degli
uomini, tra l’accettazione di ciò che è e il desiderio di ciò che non è, dove questo non essere corrisponde
all’eternità dell’altro. Alcesti è un mito sul sacrificio per l’altro e sulla sostituzione dell’altro che già Platone
considerava perfetto, perché la sposa di Admeto riusciva in quello che l’impazienza di Orfeo, il più grande
dei poeti, aveva fallito: sottrarre un essere al potere di Ade.

 

Civica riconduce questa dialettica interamente nello spazio, per così dire appena aperto, della mortalità:
Admeto riprende il cammino di Alcesti. Ma a suggellare la sua iniziazione alla gloria della mortalità non c’è
una restituzione, o almeno non una restitutio in integrum, c’è, visibilmente, un’altra sostituzione:
l’apparizione di una quarta donna (interpretata da una quarta attrice, Silvia Franco) che all’inizio è presentata,
letteralmente, come un fantasma, velato e irriconoscibile e solo in seguito verrà riconosciuta come l’Alcesti
che Ercole ha strappato dalle mani di Thanatos. Scioglimento ambivalente, già in Euripide, che nel mutismo
della donna potrebbe indicare non un ritorno dal mondo dei morti, ma un’analogia, teatrale o poetica, o
persino quel simulacro (“mi farò costruire una statua del tuo corpo intagliata nel legno”) evocato da Admeto
stesso come “gelida consolazione” nella struggente dichiarazione alla moglie che sta per morire. Ma non è
questo l’epilogo scelto da Civica: il suo spettacolo è chiuso da una canzone che Monica Demuru intona
mentre le luci si abbassano rendendo sorprendente e quasi irriconoscibile, (proprio come l’Alcesti ritrovata),
un brano di Lucio Dalla, Henna. È al corpo della canzone, come lo chiama John Berger, che è affidata l’unica
trasfigurazione organica possibile di un rilancio del desiderio al di là della morte, in una terra mortale su cui
la necessità non ha presa, almeno provvisoriamente – perché il tempo si apre per lasciare passare l’incanto di
un incontro, il brivido di una comunione. Scorre sui volti nudi delle attrici l’onda delle luci che va e viene, si
inabissa e risorge, insieme alla voce della cantante. È solo un momento, breve nel tempo, lungo nel ricordo.
Ma ne sarà valsa la pena.

 

Alcesti si può vedere fino al 26 ottobre nel semiottagono dell’ex carcere della Murate a Firenze.
Prenotazioni: info@attodue.net o tel. 055 4206021, dal lunedì al venerdì dalle ore 10 alle ore 16.

mailto:%20info@attodue.net


Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





