
 

Cibo biodinamico e cibo biologico 
Maurizio Sentieri
7 Novembre 2014

Tra le promesse di benessere a cui è possibile affidarsi in questo scorcio di modernità, il cibo biodinamico e
quello biologico sembrano essere possibilità attraverso cui proteggersi dagli insulti di un ambiente e di un
agricoltura vissuta come potenzialmente "tossica", modi di concepire il nostro rapporto con l'ambiente, punti
di vista da cui guardare il mondo, almeno quello più prossimo, come in fondo sono i "pezzi di natura" che
attraverso l'alimentazione diventano parte di noi stessi.

Eppure la differenza tra "biodinamico e biologico" va oltre gli alimenti e le loro ancora misteriose interazioni
con l'organismo – "materia alimentosa che si sustanzia nel corpo" – si poteva leggere nei testi medici
rinascimentali – e sembra abbracciare "altro" appunto, un diverso modo di concepire l'agricoltura, la natura, il
cibo, un altro modo di vedere il mondo che non sia solo quello alimentare...

 

L'agricoltura e il cibo biologico sono la scelta più semplice da comprendere. In pratica e per sommi capi si
tratta di tutti i prodotti agroalimentari e zootecnici ottenuti senza alcun utilizzo di composti chimici di sintesi,
una produzione analoga a quella presente in Europa circa due secoli fa, senza alcun intervento dell'industria e
del suo potere morbigeno di offendere l'ambiente. Così insieme all'eliminazione di qualunque prodotto
chimico di sintesi – diserbanti, insetticidi, anticrittogamici, acaricidi... etc. – è fatto divieto di coltivazione ed
allevamento vicino a fonti inquinanti, comprese le centrali nucleari e ovviamente divieto di impiego di
qualunque semenza manipolata geneticamente. Un reset temporale, un ritorno ad un passato senza alcun
ingombro venefico di origine tecnica o industriale, ma con tutte le moderne conoscenze scientifiche relative
al mondo naturale e al nostro rapporto con esso.

 

Vista da un prospettiva più generale la scelta del biologico come "promessa di benessere" sarebbe
semplicemente una scelta "in levare", eliminare composti tossici o potenzialmente tali, togliere cioè "pezzi di
materia" per riconquistare un corretto rapporto con la natura e soprattutto il benessere che ne consegue.

Una scelta facilmente comprensibile, sia che la si guardi da un punto di vista della tradizione (il cibo di una
volta) sia da un punto di vista scientifico quando si consideri la riduzione dei rischi sanitari conseguenti
all'introduzione cronica di piccoli residui di centinaia di "pesticidi". Forse, una scelta più comprensibile
rispetto agli alimenti biodinamici anche perché in linea con la comune mentalità moderna e più in generale
occidentale: ad azione corrisponderebbe reazione, a causa effetto e quest'ultimo sempre conseguente di una
dose: in sostanza – cibo biologico o industriale che sia – si avrebbe a che fare con pezzi di materia che
interagiscono con noi in quel fenomeno complesso che chiamiamo "vita".

 

Per gli alimenti biodinamici il discorso sembrerebbe diverso. Talvolta confusi, rispetto agli alimenti biologici
nella percezione del consumatore, ma non nelle aspettative, gli alimenti provenienti da agricoltura
biodinamica, resterebbero qualcosa di meno accessibile, più vago, più complicato, Sviluppatasi

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/cibo-biodinamico-e-cibo-biologico
https://d10.doppiozero.com/maurizio-sentieri


autonomamente su ispirazione di Rudolf Steiner (1861-1925), il fondatore dell'antroposofia, l'agricoltura
biodinanica è certamente meno conosciuta e praticata ma forse non solo per una maggiore difficoltà nel
seguire le regole prescritte.

 

In età ormai avanzata Steiner tenne alcune conferenze su un nuovo modo di concepire l'agricoltura. Un modo
di coltivare la terra che garantisse un miglior rapporto con la natura, un suolo più fertile, piante più resistenti,
prodotti più salutari. L'agricoltura biodinamica prevede l'utilizzo del compost vegetale, di otto preparati
biodinamici a concentrazioni omeopatiche e "dinamizzate" con particolari movimenti; i preparati (letame,
quarzo, dente di leone, valeriana, corteccia di quercia e altri ancora) vanno irrorati direttamente sui campi o
sul compost; le semine inoltre sono programmate secondo un preciso calendario che tiene conto delle forze
astrali. Aldilà di ogni tecnica e in apparenza complicata procedura che parrebbe a taluni confinarla in una
sorta di pseudo tecnica, si tratta di un modo di coltivare e produrre che guarda alla salubrità
dell'alimentazione (l'interesse umano) come all'equilibrio con le specie vegetali, con la natura ed il suolo.

 

Rudolf Steiner, corso per agricoltori “Impulsi scientifico-spirituali per il progresso dell’ agricoltura"

 

L'equilibrio appunto... lo stesso che in altre forme si trova quale principio ispiratore della medicina
antroposofica in cui l'armonia tra corpo fisico, corpo astrale (dimensione psichica), corpo etereo (forze
plastiche e funzionali dell'esistenza, oggi diremmo metaboliche), corpo egotico (aspetti volitivi e di
autodeterminazione) determinerebbe la salute ed il benessere.

L'equilibrio già... ma l'equilibrio non è materia ma un concetto... è un'idea e in fondo un'astrazione.

Qualcosa cioè non riconducibile immediatamente alla materia, alla "natura commestibile", come accade nei
prodotti bio, quanto piuttosto a una tradizione nobile e antichissima.

Aldilà di ogni riconosciuta validità e salubrità dei prodotti provenienti da agricoltura biodinamica, si sarebbe
di fronte a un equilibrio che resta infatti innanzi tutto una teoria, in qualche modo un ideale.



Del resto, casualità o meno, sembra una curiosa coincidenza se l'attenzione e l'applicazione dell'agricoltura
biodinamica si ritrova soprattutto nella viticoltura. Non sarebbe forse il vino il prodotto agroalimentare meno
necessario e più "spirituale"?

 

Certamente c'è stato un lungo periodo nella storia della civiltà occidentale in cui l'idea di un equilibrio tra
l'uomo, i viventi, la natura tutta e il cosmo intero ha prevalso, per spegnersi solo lentamente tra il
Cinquecento e il secolo dei lumi. Carlo M. Cipolla ha scritto (Miasmi ed umori Bologna 1989) che la
persistenza della dietetica ippocratico-galenica per circa mille seicento anni è un enigma storico e culturale.
Era l'idea che tutti gli alimenti potessero essere caratterizzati ed utilizzati solo in base alle loro "qualità", in
base cioè al loro grado di calidità, freddezza, secchezza, umidità. La dietetica era un labirinto intricato di
"simpatie" o meno tra i diversi alimenti e tra gli alimenti e gli "umori del corpo". Il secco, l'umido, il freddo,
il caldo erano qualità che in equilibrio tra loro determinavano l'armonia – e conseguentemente la salute – tra i
quattro umori di cui si pensava fosse costituito l'organismo: il sangue, la bile, il flegma, la linfa.

 

Una costruzione metafisica e fantastica che cercava di supplire le scarse conoscenze anatomiche e
fisiologiche. Ignorando sostanzialmente cosa fosse la stessa idea di vita, la medicina (e la dietetica)
occidentale per secoli ha brancolato nel buio continuando ad appoggiarsi sulle spalle degli antichi e su un
inestricabile groviglio di presunte "qualità". Eppure... eppure quella medicina da sempre impotente contro la
piaga delle infezioni, per un lunghissimo periodo ha curato altre malattie così come quella dietetica è stata il
"fulcro" di una corretta igiene di vita e di una visione in cui la la salute era il frutto di un equilibrio con la
natura tutta.

Dietetica galenica e prodotti biodinamici, due mondi e due epoche differenti, per certi versi non confrontabili,
ma unite nel profondo da una stessa aspirazione attraverso cui assicurarsi promesse di benessere. Alla base in
entrambe resterebbe infatti un'astrazione, una teoria, in fondo un ideale con cui interpretare e travestire il
reale...

 

Del resto, prima dell'avvento della ricerca scientifica – ogni nuova ipotesi vagliata attraverso esperimenti che
confermano o negano quell'ipotesi– una teoria, un'ipotesi erano in fondo tentativi di travestire il reale sopra la
sua evidenza materiale. Un ambizione profondamente umana, un tentativo per dare un senso a quello che ci
circonda, fossero le domande fondamentali dell'esistenza, fosse conoscere la natura, fosse semplicemente
sapere qualcosa del cibo e dei suoi effetti.

Da una parte una visione materiale, in cui "pezzi di natura" hanno concretamente effetti sull'organismo,
dall'altra idee su cosa siano questi pezzi di natura e sulla loro apparente concretezza.

Materialismo e idealismo... anche nel cibo e nelle multiformi confuse aspettative dei consumatori ci si può
imbattere in questi due modi di vedere il mondo... due visioni che in qualche modo hanno sempre
attraversato tutta la nostra storia.

 

Jorge Luis Borges, il grande scrittore argentino, ha assiduamente frequentato la metafisica e l'ha collocata al
centro delle sue riflessioni e del suo lavoro: gli specchi, i labirinti, i pugnali, le biblioteche, gli scacchi, i
paradossi logico-matematici, Schopenhauer e la filosofia idealista, sono state tra le sue ossessioni ricorrenti e
materia del suo scrivere.

https://www.mulino.it/isbn/9788815240859


Ossessioni di un autore geniale, ossessioni di una poetica intrisa non solo del sentimento della vita ma anche
della stessa ossessione di cosa potesse essere la vita e l'esistenza.

In "Nuova confutazione del tempo" (in Altre Inquisizioni , Milano 1963) Borges si intrattiene magistralmente
con la storia e i principi della filosofia idealista, si interroga sul significato del tempo, che è in egual misura
sostanza e concetto... quasi impossibile da afferrare.

 

Sostanza e concetto, materia e idea, materialismo e idealismo come due modi differenti di vedere la realtà
che in Borges – a conclusione della Nuova confutazione del tempo – hanno una sintesi folgorante lasciandoci
una delle migliori definizioni del tempo umano e inevitabilmente della vita.

«Il tempo è la sostanza di cui sono fatto. Il tempo è un fiume che mi trascina, e io sono il fiume; è una tigre
che mi sbrana, ma io sono la tigre; è un fuoco che mi divora, ma io sono il fuoco. Il mondo,
disgraziatamente, è reale; io, disgraziatamente, sono Borges».

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

http://www.adelphi.it/libro/9788845915383
https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

