
 

Handke scrittore di saggi 
Luigi Grazioli
1 Ottobre 2014

Negli ultimi anni l’attenzione critica per Peter Handke si è concentrata soprattutto sulle sue discutibilissime
prese di posizione filo-serbe sul sanguinoso smembramento dell’ex-Jugoslavia e poi sui processi dell'Aia.
Molti vecchi titoli importanti in libreria non si trovano e le ristampe sono diminuite, anche se qualcosa
sembra muoversi ultimamente. Le traduzioni continuano però a un ritmo abbastanza regolare: il che significa
che, a dispetto della corposa diminuzione delle recensioni, un suo pubblico lo scrittore austriaco di origini
slovene continua ad averlo. E meno male.

 

Donata Wenders, Peter Handke, Chaville, 2009

 

L’attenzione è risvegliata anche dai premi (Premio Kafka, 2008; Premio Ibsen, 2014), oltre che dal risorgere
delle polemiche, che non sempre però centrano il bersaglio (forse perché è troppo facile, ciò che esime
dall’approfondire e analizzare anche il ventaglio delle motivazioni, non tutte così scandalose, che Handke si è
fatto premura di dispiegare; anche se la pubblicazione dei suoi dialoghi con Milosevic che ne sposano in toto
le tesi ha suscitato un comprensibile sgomento, per non dire nausea, in primo luogo già nei serbi democratici
attuali).

 

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/handke-scrittore-di-saggi
https://d10.doppiozero.com/luigi-grazioli


Le ultime traduzioni, dopo l’importante La notte della Morava (2008, trad. it. 2012) che in un certo senso si
riallaccia al fondamentale Il mio anno nella baia di nessuno (1994, trad. it. 1996), sono rispettivamente di un
libro di sogni (Un anno parlato dalla notte) e del Saggio sul luogo tranquillo, che segna il ritorno a uno dei
generi in cui a mio parere Handke ha raggiunto alcuni dei suoi risultati più felici: un saggio: qui sulle
toilettes, o bagni, o gabinetti o cessi che dir si voglia (termini che l’autore non usa, perché è il luogo che gli
interessa più che la funzione; e, penso, per non calcare la mano ancor di più sulla provocazione di averlo
scelto a oggetto di un libro, anche se lo spazio che gli dà Tanizaki nel suo bellissimo Libro d’ombra, qui
citato, è molto ampio).

 

Thomas Struth, Ferdinand von Schill Strasse, Dessau 1991

 

Prenderò spunto da quest’ultimo volumetto per parlare anche degli altri libri affini e per cercare di capire
come funziona nello scrittore austriaco il saggio, che gli ha dato l’occasione di scrivere alcuni dei suoi libri
che reputo più riusciti, o quantomeno che mi interessano e amo di più. Trasporto che non sempre provo per i
suoi romanzi, nonostante le numerose pagine altissime che da sole basterebbero a giustificarne la lettura
integrale. Handke stesso afferma in una intervista recente: “Io sono un pensatore dell’istantaneo: solo questo.
Narrare non mi interessa, i miei intrecci sono mascherati, sepolti; preferisco realizzare, nel senso in cui lo
intendeva Cézanne”. Anche in Un anno parlato dalla notte i sogni non appaiono come tali, come storie o
frammenti di storie, ma solo sotto forma di frasi o segmenti isolati, per quanto strutturati in un modo molto
originale e con una scansione che ne accentua le potenzialità evocative e l’intensità.

http://www.garzantilibri.it/default.php?page=visu_libro&CPID=2883
http://www.garzantilibri.it/default.php?page=visu_libro&CPID=1179
http://www.morettievitali.it/?post_type=libri&p=2336
http://www.guanda.it/scheda.asp?editore=Guanda&idlibro=7966&titolo=SAGGIO+SUL+LUOGO+TRANQUILLO
http://www.ibs.it/code/9788845243783/tanizaki-junichiro/libro-ombra.html


 

Che è un modo come un altro per non raccontarli, però. Proprio perché le storie gli sembrano consumate,
marce, Handke ha sempre cercato di evitarne i tranelli sperimentando molti generi e tecniche (libri di appunti,
diari, sogni, anche opere teatrali pochissimo drammatiche – nel senso dell’azione –, forme “poetiche” in versi
e in prosa con intenzioni epiche ecc.), ma da nessuna parte vi è riuscito, a mio parere, come con i saggi, che
peraltro gli hanno poi permesso di recuperare la narrazione affidandole un ruolo importante ma non più
preminente. Del resto sono la forma stessa del saggio, la sua storia e la sua vocazione, a favorire questa
(controllatissima) deriva sperimentale, e al contempo a richiedere una struttura e un lavoro sul linguaggio che
lo scampi dalla “lingua da fuchi di un’età di latta”, dal suo “tanfo di banalità”, che non rinuncino alla
trasmissione, cioè alla comunicazione, e a un legame, sia pure disgiuntivo o oppositivo, con la tradizione.
Legame che Handke, dopo le “provocazioni” avanguardistiche giovanili, ha voluto ben presto ripristinare, sia
pure in modi innovativi, gli unici in cui esso può essere tenuto vivo. Anche se poi, alla lunga, basta tornarci
dopo brevi o lunghe assenze, con il carico di oblio ma anche di conoscenze e esperienze maturate nel
frattempo, perché questi modi si impongano quasi da sé.

 

Torniamo per un momento ai sogni e alla narrazione. Quando i sogni compaiono nelle sue altre opere,
Handke non si diffonde in descrizioni e nemmeno accenna alle emozioni che hanno suscitato, ma si limita a
enumerare azioni o segmenti di discorsi, di dialoghi o pensieri, semplici enunciati, in brevi frasi autonome,
disposti l’una di seguito all’altra senza alcun nesso al di là della regolarità della spaziatura che le separa (
Saggio sul Juke-box, 24).

 

http://www.garzantilibri.it/default.php?page=visu_libro&CPID=1967


Thomas Struth, Hermannsgarten, Weissenfels 1991

 

Anche in Un anno parlato dalla notte, che di sogni è tutto composto, non li racconta ma lascia che siano essi,
o ciò che ne rimane, a presentarsi alla parola e (così) a parlare. Il problema della connessione, centrale
(Handke lo dice in vari luoghi, in particolare in Intervista sulla scrittura, passim), è scavalcato, non esiste
nemmeno; per quanto poi la costruzione del libro, con la regolarità delle sue griglie e le cadenze che ne
derivano, finisca per istituire forme sottili di connessione attraverso i vuoti, le peculiarità delle singole
sequenze, le somiglianze, i richiami e i dialoghi interni che la loro stessa coesistenza implica e permette.

 

Anche la forma del saggio che Handke è venuto elaborando nel tempo, già a partire da quello che secondo
me è il suo incunabolo, se non il primo esemplare (Nei colori del giorno), in un certo senso risponde alla
necessità di raccontare senza trama, senza personaggi o accadimenti, e conseguente svolgimento (e relativi
passaggi, nessi, parallelismi o contrapposizioni, intreccio di tempi e luoghi, ecc.), se non ridotti al minimo o
funzionali (o piuttosto inseriti, successivi, con-seguenti, accanto) ad altro; non esemplificazioni però: quasi
mai, perché l’esemplificazione è una subordinazione, che contrasta con l’assunto principale della sua
scrittura, di qualcosa che si afferma nella pienezza del suo essere lì, né prima né dopo, né sopra né sotto
quindi.

 

Il saggio, in quanto tentativo e prova come dice l’etimo e anche il termine tedesco Versuch, è sperimentale
per definizione, instabile, mutevole, adattabile e insieme formativo: non solo nel senso che dà forma al suo
oggetto mentre lo saggia, ma anche perché è una pratica che verte, in Handke e nei saggisti più avveduti,
anche sulle sue stesse forma e lingua.

Uno scrittore, anche se cresciuto in pieno modernismo nel clima delle neoavanguardie postbelliche, non può
fare a meno di raccontare; ma chi si è formato in quel periodo ha in sospetto, o avversa esplicitamente, la
“storia”, la “trama” (come si desume, ancor prima che da interviste e dichiarazioni dirette dello scrittore
austriaco, dalla lettura delle sue opere, anche le più recenti), i personaggi e tutti gli elementi legati all’azione,
specie se fortemente marcati.

 

http://ilmiolibro.kataweb.it/schedalibro.asp?id=487696
http://www.garzantilibri.it/default.php?page=visu_libro&CPID=103


Thomas Struth, Salzmannstrasse, Leipzig 1991

 

E più ancora, come dichiarato nella polemica germinale con il gruppo 47, non dà nessun credito a chi fa un
uso irriflesso e strumentale del linguaggio e lo subordina alle esigenze di una presunta rappresentazione della
realtà che gli sarebbe anteriore e esterna, mentre invece va considerato, o meglio assunto, affrontato (in un far
fronte che è anche lotta, oltre che impegno e responsabilità) in primo luogo come realtà esso stesso, come
barriera e luogo e punto di partenza e soglia, poiché convenzionale e trasmesso, come d’altra parte
convenzionali e tradizionali, e quindi esse stesse luogo di conflitto, sono le trame. Bene, anche costui alla
fine non può che cedere al raccontare (alla gioia di riuscire a raccontare), sia pure soltanto trovando modi
alternativi, ogni volta diversi, ma sempre e comunque “necessari”, “vincolanti”, perché ogni volta la scrittura
deve trovare la propria legittimità (“Ma qual era la legge del mio oggetto – la sua forma ovvia, vincolante?”,
Nei colori del giorno, 62) e necessità: altrimenti non inizia nemmeno (“Il “diritto di scrivere” – necessario,
sempre, ad ogni nuovo lavoro”, ibid., 45).

 

Da qui l’adozione della descrizione come racconto, la ricerca di una nuova epica dell’effimero e
dell’apparentemente secondario o banale (da non confondersi quindi con l’odierno new epic: più vicino a
Francis Ponge, piuttosto, che personalmente preferisco per asciuttezza di dettato – e di ciglio), ma soprattutto
il saggio: la scelta di un oggetto-tema-argomento che si afferma e impone come innesco della scrittura
mediante un’immagine, un’espressione (per esempio “giornata riuscita”) o solo un vago, anche se intenso,
sentimento, che tuttavia in un certo senso non preesiste alla scrittura ma in essa viene ad essere, a definirsi e



configurarsi man mano, anche attraverso la narrazione del soggetto che la circoscrive e delinea e
approfondisce.

 

Il soggetto qui è anzi richiesto: a saggiare non è una mente astratta, la prova non è effettuata da una
razionalità disincarnata, ma deve per forza passare attraverso l’esperienza di chi la affronta, e senza di lui non
ha valore: ciò che comporta la necessità del soggetto e insieme quella del suo superamento, perché è soltanto
uscendo da se stesso, andando verso l’oggetto, lasciandosi catturare da esso mentre lo si cattura, e verso gli
altri, che l’oggetto può essere recepito e trasmesso: in uno spazio comune. E così diventano indispensabili
anche l’attenzione per le circostanze e i luoghi, come anche gli incontri e i ricordi, e le ipotesi e le fantasie,
che accompagnano questo percorso, di cui anzi il cammino è costituito. Handke infatti insiste spesso sulla
fase di preparazione, sulla scelta del luogo (Soria, la città di Antonio Machado, in Spagna, per il Saggio sul
juke-box; Salisburgo per quello sulla giornata riuscita...), sulle modalità e il periodo (fine anno in almeno un
paio di casi: in particolare, nel Saggio sul juke-box, la fine del ?89, anche come gesto di sottrazione alla
prosopopea del cambiamento e alle richieste di unirsi al coro dei magnificatori dell’evento), e in genere su
tutto il rituale di ingresso e passaggio alla scrittura, oltre che sulle condizioni materiali e la scansione delle
giornate nel periodi di redazione. Il racconto passa da lì.

 

Thomas Struth, Graves at the Sophienkirche, Grosse Hamburger Strasse, Berlin 1992

 

Non più funzionale a un fine o a una fine, non più adattato o strutturato attorno a uno scheletro preesistente, il
racconto può allora sorgere e svilupparsi e interrogarsi in mille modi senza chiudersi né chiudere tutto in sé,
senza finire. Dal momento cioè che il saggio verte su un’esperienza in via di farsi, anche solo prestare



attenzione ai suoi modi di porsi e imporsi si traduce in una forma di racconto. Raccontare cade così sotto il
segno della necessità, è sottratto all’arbitrio di una decisione estrinseca come alla camicia di forza di griglie
preconfezionate, pronte all’uso come se fossero contenitori neutri, pura accoglienza, e deve pertanto trovare,
o inventare, ogni volta la forma e il linguaggio della specifica esperienza che costituiscono quel saggio
specifico.

 

In genere i romanzi di Handke, e più ancora gli ultimi dei primi, sono un tour de force per non raccontare, o
meglio: un continuo rinvio, una lotta per dire e narrare senza ricorrere ai fatti, a eventi di qualche rilevanza,
se non scarnificati, appena evocati o sminuzzati in pura enumerazione di gesti, posture o azioni separate,
scomposte e semplicemente allineate (ma certo poi l’allineamento è già una costruzione, il detto è già una
scelta, il ritaglio dal continuum è già l’assegnazione di un senso, sia pure ridotto quanto più possibile ai
minimi termini, essendo il grado zero, per chi vi ambisce, al massimo un ideale regolativo).

 

Handke gli gira attorno, dicendo tutto fin nelle più sottili implicazioni, di quanto li ha determinati o ne è
direttamente o meno derivato, a volte senza neppure nominarli, non tanto lasciandoli nel vago con una
scrittura non rappresentativa a seconda dei casi per eccesso di astrazione e per una tensione a volte
difficilmente sostenibile, che comporta una lettura ravvicinata dei membri della frase che però poi è molto
difficile ricomporre nell’unità di un pensiero; ovvero, all’opposto, per eccesso di vicinanza concreta, per
l’immersione totale nello spazio e nelle cose, di cui si percorrono tutte le componenti e le nervature nominate
con una precisione quasi maniacale, tanto che alla fine è piuttosto arduo delinearne il profilo o farsene
un’idea concreta (Lento ritorno a casa; In una notte buia uscii dalla mia casa silenziosa, La miniera di sale).

 

La cosa e lo spazio si eclissano, anziché esserne esaltati, nel loro profilo, nella sagoma tracciata in negativo, o
disegnata solo percorrendone l’orlo, dentro e fuori i margini che così perdono la continuità che aiuterebbe a
riconoscerli, ovvero quasi si dissolvono in qualche fattore innominato ma (o: perché) decisivo che, come un
baleno, appare e scompare da tutto ciò che viene detto al posto della sua vietata nominazione e definizione,
della sua impossibile rappresentazione mimetica (impossibile in primo luogo a chi scrive: nel senso che
proprio non ce la fa; non può e non vuole, e sa che solo sottraendosi arriverà a scrivere, e a dare corpo). Una
“lingua smaterializzata eppure concreta” che Handke (in Nei colori del giorno, 47) confessa di cercare per il
libro che sta scrivendo (Lento ritorno a casa), e che troverà e affinerà nei libri successivi, con risultati a volte
forse faticosi per il lettore (qualche sforzo è bene che lo faccia lui pure, o no?, dato l’assenza di fatica è solo
blandizie, sicurezza del già noto), ma in più di un caso straordinari, come pochi se ne trovano nella prosa
contemporanea.

 

http://www.amazon.it/Lento-ritorno-casa-Peter-Handke/dp/8811672007
http://www.garzantilibri.it/default.php?page=visu_libro&CPID=106


Thomas Struth, Schlosstrasse, Wittenberg 1991

 

Nei saggi invece c’è un narrare più disteso, e più ancora nell’ultimo, legato forse al fatto che qui la memoria
attinge per una volta con maggiore continuità e minori resistenze (stilistiche e formali, ma anche soggettive,
esistenziali, “di principio”) al passato remoto, a qualcosa di mai detto e ora finalmente, a 70 anni, dicibile,
anche se non c’era niente, in esso, di temibile o vergognoso, di rimosso o da tenere nascosto.

Si potrebbe dire, paradossalmente, che mentre alcuni scrivono saggi in margine, in alternativa o a proposito
di romanzi e racconti, Handke li scrive per raccontare. D’altra parte come rimproverare a Handke il sollievo
che deve aver provato, parlando in modo così diretto e piano di sé, lui che in tutta la sua opera in fondo non
aveva fatto altro, ma sempre per vie indirette in modi e figure diverse, persino in quella dedicata al suicidio
della madre, Infelicità senza desideri (cfr. Intervista sulla scrittura, 86-87)?

 

È come se in questo Saggio sul luogo tranquillo, più ancora che negli altri saggi e a dispetto delle
dichiarazioni, Handke abbia abbandonato, o quantomeno messo in sordina ogni ambizione epica, e fosse pure
l’epica dell’insignificante che acquista rilievo solo nell’attimo in cui emerge come da sé dall’indistinto del
luogo reale o della mente e si impone all’attenzione, che vi resta catturata essa pure per un attimo che però
può anche non spegnersi mai, ovvero impigliata per un tempo (intervallo o durata) che può propagarsi a
lungo, e in largo, a luoghi cose e persone (al mondo e al vivere) e al soggetto stesso come una sete, o meglio
un vuoto, che ci vorrà molto a colmare. Ridotta così l’enfasi, e con essa la tensione, sia quella del controllo
esasperato onde evitare le cadute nei cliché e nel banale scritto ecc., sia quella dell’intensità del sentire e

http://www.ibs.it/code/9788811668992/handke-peter/infelicita-senza-desideri.html


della scrittura da trattenere e far durare il più a lungo possibile e anzi da portare verso il punto massimo di
incandescenza e lì tenerla (come si narra di certo erotismo tantrico o cinese: qui del piacere, invece che “del
dolore”, se mi si passa il ribaltamento di un titolo famoso), è come se Handke in questo libretto non avesse
più paura della pace: non quella che afferma di aver cercato e talvolta trovato per tutta la vita, ma quella
dell’abbandono a un racconto non più sentito a priori come meccanismo che già di per sé svuota o
appiattisce, ma come qualcosa di possibile perché già pieno di pensiero e di esperienza.

 

Luogo, lentezza, attenzione, descrizione narrativa, minuzia “epica” (per tono e sviluppo), assenza di trama o
sua riduzione al minimo, come “costrutto” sempre da infrangere e dislocare, irruzione accidentale dell’azione
(della storia) in un discorso che non la prevedeva (come l’imprevisto della scrittura, quindi, e non come il suo
binario prescritto); e ancora: io come fattore strutturante, come soggetto non separabile, immerso e fatto
vivere dalla percezione e dall’emozione, ma non sentimentale; io autobiografico, ma dove l’“auto” è
importante, decisivo solo per e quindi scevro di ogni narcisismo (in linea di principio: poi non sempre
nemmeno uno puntiglioso come Handke ci riesce) e di conseguenza anche della “memoria”, del suo culto in
sé o del gusto aneddotico, da recuperare o salvare, per cercarvi di conseguenza una qualche personale o
storica salvezza, o consolazione, o altri palliativi. La memoria, qui, e l’autobiografia sono sempre raso-
scrittura (come si dice di un volo, o di un tiro rasoterra), sempre a filo di scrittura, né prima, né dopo.

 

Uno degli aspetti più interessanti (originali) di questi saggi è che non vertono su un oggetto “culturale”
classico (libro, quadro, musica...), ma su qualcosa di molto preciso (juke-box, luogo tranquillo), e a volte su
una vaga nozione, o meglio su un’espressione (giornata riuscita) o addirittura una parola (stanchezza), che
prende corpo e viene definita nel movimento stesso che la costeggia e corteggia, e lentamente circoscrive e
focalizza. O un’immagine, un oggetto o un sentimento, una condizione, che vengono fatti oggetto di
indagine, di pensiero nel suo senso più lato, che non perde di vista l’assenza, o la vaghezza, il puro potenziale
da cui è stato innescato e in cui resta innestato. “Pensare,” dice G. Agamben (Il fuoco e il racconto,
Nottetempo, 2014, p. 111), “significa ricordarsi della pagina bianca mentre si scrive o si legge. Pensare – ma
anche leggere – significa ricordarsi della materia”. La materia del mondo, e del corpo, e, per chi scrive, prima
di tutto della scrittura: la lingua.

 

http://www.edizioninottetempo.it/it/prodotto/il-fuoco-e-il-racconto


Thomas Struth, Sophiengemeinde 1, Grosse Hamburgerstrasse, Berlin, 1992

 

Nel Saggio sul luogo tranquillo, per esempio, il luogo tranquillo è il privato, dove ci si ritira per stare soli
con il proprio corpo e le sue funzioni più intime, che ogni gruppo sociale regola e separa, ma è anche il luogo
che apre all’emozione che riporta alla parola chi vi si rinchiude. È il più privato del privato, tanto che lì non
occorre, come ognuno sa, fare ciò per cui è stato fatto. È la sicurezza, la separazione in cui, dell’esterno,
penetra e da cui si accede solo a ciò che si desidera, o che ci viene concesso, ma in modo che sia esso quasi a
chiedere di essere accolto, invece di imporsi con la sua ingombrante presenza. Rifugio, ma insieme anche
appaesamento, presa di possesso di un luogo che magari fino al momento prima era ostile o anche solo
estraneo. Handke lo illustra benissimo quando parla del suo arrivo in seminario o della toilette del tempio di
Nara: “Solo quella mattina, quando entrai nella toilette del tempio a Nara, il Giappone mi divenne familiare;
fu allora che approdai sull’isola; allora mi impadronii del paese, tutto intero” (p. 64).

 

La sua ricerca è una costante nello scrittore austriaco, lo si vede non solo quando cita la toilette in altri libri
(cfr.), ma già in Nei colori del giorno, quando parla dell’Estaque cézanniano, o della catasta di legno
dell’infanzia: “con il tempo, fu come se potessi addirittura determinare, di caso in caso, di essere
“l’Invisibile”. Non mi consideravo sparito o dissolto nel paesaggio, ma ben occultato nei suoi oggetti (gli
oggetti di Cézanne.) Non avrebbe dovuto essere così da sempre, e non c’era già stato qualcosa nell’infanzia
che, come più tardi l’Estaque, fu per me il luogo, la cosa del riparo?” (p. 44).

È in questo luoghi rifugio che l’autore si ritira per superare il blocco, quasi-autistico per sua stessa
ammissione, che spesso lo prende quando è tra la gente, “muto, dolorosamente escluso dai fatti” (che è poi il



primo dei “quattro modi in cui il [suo] Io, come soggetto di linguaggio, si rapporta al mondo, Saggio sulla
stanchezza, 38) e poter passare “dal mutismo, al ritorno del linguaggio”: il luogo della separazione è anche la
soglia che apre al ritorno. È anche l’immagine dell’emozione che conduce alla parola, alla scrittura, dello
spazio che essa apre e che in essa si apre (Saggio sul luogo tranquillo, 103).

 

Thomas Struth, Werthauser Straße, Duisburg 1985

 

La straordinaria cura della lingua è la stessa che Handke rivolge anche agli infimi particolari di ogni cosa e
persona e sensazione e emozione, e anzi con quella forma suprema di attenzione per ogni singola cosa che si
può manifestare solo non trascurando nessun dettaglio fino alla più lieve sfumatura.

Un’attenzione non come atto volontario, di dominio, per ghermire il sensibile, assimilarlo alla nostra
chimica, ma come disponibilità, accoglienza: un esercizio di riduzione dell’io, o meglio: un’eclisse non
cercata né voluta, ma autoinstallantesi (come certi virus informatici: ma benigno qui) per accogliere tutto in
modo che risalti, e risuoni, nella sua singolarità, per ciò che è e per come è, e al contempo dia il tono e la
definizione, l’intensità, a chi la esercita, o meglio: ne viene pervaso, e in certi casi travolto.

 

A volte la frase non è la delimitazione dello spazio della descrizione (della cosa, persona, sensazione...), ma
traccia il percorso di avvicinamento, racconta il processo di focalizzazione, conducendo il lettore all’interno
dei meccanismi della percezione e del pensiero dello scrittore mentre sta osservando e scrivendo.



Questo processo, questa approssimazione che diventa racconto, avventura, non è dettata tanto, o solo, dalla
fedeltà, dall’ubbidienza alla cosa o alla percezione, ma anche, se non soprattutto, alla lingua, ai meccanismi,
sonori ritmici e semantici che fanno slittare da una parola all’altra, creano ponti, o disgiunzioni, parentele o
affinità per differenza e opposizione, e dunque legami ancora più forti, e non per vezzo poetico o esibizione
di perizia retorica o formale, ma perché sarebbe solo attraverso tale ascolto, e pulsazione, che anche quello
alle cose può avvenire e manifestarsi.

 

È difficile dire di cosa parla Handke. Non appena si cerca definirli, temi e oggetti perdono peso e
concretezza, diventano inconsistenti, si dissolvono. Se li si nomina, non resta che il nome, che al massimo
richiama qualche concetto banale nella misura stessa dell’importanza della sua storia o della sua pregnanza:
la natura, lo spazio, il tempo, il mito. Estratti dal testo, dal suo flusso, dai delicati, quasi invisibili, ma insieme
fortissimi ingranaggi e legami da cui sono non definiti ma costituiti, dalla grande tensione che tiene insieme e
salda ogni parte al tutto meditato in ogni dettaglio, nomi e cose, pensieri e emozioni si svuotano; anzi,
peggio, si afflosciano.

 

Un autore che si ama non è un modello, ma un modo. Il suo procedere non è la proposta di una direzione
sociale o esistenziale, ma, per chi legge, una realizzazione e al contempo uno strumento: un arricchimento,
non una regola. Al massimo un invito, delle occasioni eventualmente da sperimentare. Un esercizio,
materiale e spirituale. E allora non importano gli aspetti “romantici” o che l’autore configuri ciò che fa
nell’orizzonte di un’utopia estetica. Quello concerne solo lui.

Quello che importa quindi non sono gli “insegnamenti” diretti, o qualche forma di dottrina o di idea sulle
cose, ma l’esemplificazione pratica di procedure di visione e di pensiero, l’uso della lingua, della sintassi in
primo luogo, e la precisione del lessico anche quando l’astrazione è forte e il rischio della vaghezza
incombente.

 

In Il peso del mondo, Handke scriveva: “Come scrittore ho sempre la pretesa di inventare miti, di trovarne
altri che non abbiano dunque nulla a che fare con quelli occidentali: come se avessi bisogno di nuovi miti,
innocenti e desunti dalla vita quotidiana, a partire dai quali ricostruire me stesso (non alessandrini rimandi a
miti come in Joyce e Beckett)” (p. 78, cors. mio): bisogno che nei Saggi trova alcune delle modalità più
dirette di soddisfazione.

 



Thomas Struth; Le Lignon, Genf, 1989. Courtesy Privatsammlung / private collection

 

Poi ancora: “Sono convinto di dover dimenticare completamente il passato, per non soggiacere più a questo
dolore di petto: devo perdere la mia memoria! Contro Proust e Benjamin e la ben protetta coscienza borghese
con il suo piacere del ricordo e con la sua coscienza di esso (la mia lotta contro la memoria, che mi limita fin
dall’infanzia, che mi minaccia tramite la morte!)” (p. 38): lotta che si manifesta nella concentrazione sul
presente della percezione e della scrittura, ma che in alcuni dei saggi (in particolare quello sul juke-box), si
allenta, e che in Saggio sul luogo tranquillo Handke accetta di aver perso, o ha finalmente smesso di
sostenere.

 

Quello che trasmettono allora i suoi libri, non sono solo idee o emozioni, che certo non mancano, quanto un
modo per imparare a vivere, per vivere imparando a vivere, perché si vive solo se si cerca ogni momento di
imparare a vivere, a muoversi tra le cose, nel mondo, e a vederle, maneggiarle e insieme rispettarle per ciò
che sono e in tutte le relazioni possibili, che le avviluppano e le collegano allo spazio e al tempo, anche, se
non soprattutto a quelli interiori, per riuscire a essere saggi. Cioè felici. O non infelici. O solo un po’ meno,
se possibile.

 

Leggi anche:

Luigi Zoja, Handke l'identità dello scrittore

 

https://d10.doppiozero.com/materiali/interviste/handke-lidentita-dello-scrittore


Luigi Grazioli ha pubblicato per doppiozero books

Figura di schiena

 

Emmanuel Carrère

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/libro/figura-di-schiena
https://d10.doppiozero.com/libro/emmanuel-carrere
https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



