DOPPIOZERO

Laforza anonimadd rifiuto

Marina Garcés
10 Luglio 2014

Nelle strade in fiamme di Atene, nell’inverno del 2008, qual cuno dipinse con rabbia: “Fuck May *68. Fight
now!”. Nelle mobilitazioni a Barcellona contro lariforma universitaria europea (“ Piano Bologna”), un
professore disse in diretta alla televisione, mentre la polizia caricava brutalmente i manifestanti: “ Siamo una
minoranza e non cambieremo il mondo. E alora?’.

Quelle del nostro tempo sono rivolte effimere che riescono appena a modulare la propriavoce el cui rifiuto
lascia soltanto segni invisibili sulla pelle del mondo. 11 mondo globale, insediato in una nuova “morte
politica’, ci dichiaraincapaci di fare qualsiasi cosa che sorpassi I’ambito della gestione della nostra vita
personale e di apportare qualsiasi soluzione al mondo. Con le sue minacce permanenti (di guerra, di crisi, di
malattie, d’'inquinamento...) ci invitaa proteggerci, arassicurarci, aisolarci nell’ indifferenza verso tutto e
nelladistanza di comunicazioni immateriali e personalizzabili. Da questa prospettiva, che senso pud avere
per noi 0ggi esporci?

Per rispondere a questa domanda, ci puo forse servire seguire latraccia di coloro che sono morti primadel
tempo, di coloro che non sono nemmeno arrivati allafestadel Maggio. Di coloro che non dovettero assumere
le cautele che seguirono ala sconfitta. Albert Camus parlava ne L’ uomo in rivolta dellaribellione come
esperienza del limite che strappal’ uomo dalla sua solitudine perché I’ espone, non al’ alterita, maalla misura
comune delladignita. L’uomo che si ribella scopre che non é da solo, non perché si trovi davanti alla
presenza di un altro o aperto alla potenza della comunicabilita, ma perché fa esperienza di un limite che non
concerne soltanto lui stesso ma che ha ache vedere con lavitadegli altri.

Merleau-Ponty, da parte sua, ci mette dinanzi all’ evidenza messa a tacere che i nostri corpi hon sono dati
biologici isolabili manodi di attivita significativaintrecciati tradi loro e con il mondo naturale e storico. Sia
Camus che Merleau-Ponty ribaltano inoltre I'individuo fuori da s, 1o portano fino agli orli della sua
autoreferenzialitainsostenibile. Lo espongono. Ma che cosatroval’io strappato in questa maniera dalla sua
solitudine? Certamente, non trova la comunita, né come opera da costruire né come potenza incompiuta di
una parolainfinita. Cio cheincontra e il mondo, che smette di essere un oggetto di contemplazione e di
manipolazione del soggetto, per essere vissuto come un’ attivita condivisa: come possibilitadi stabilire una
dimensione comune nellalotta per la dignita e come possibilitadi co-implicarsi nellavita, nella creazione di
senso anonimo e incarnato. Cio che trova, dunque, non € una comunita ma un mondo comune.

Esporsi al mondo non € esporsi al vuoto della comunita, a tra abissale che garantisce un’ esperienza radicale
di ateritairriducibile. Questa e I’ astrazione che ha dominato il pensiero politico occidentale dall’immagine
mitica dell’ agora greca, come vuoto in cui fala sua apparizione la comunita attraverso la parola. Esporsi al


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/la-forza-anonima-del-rifiuto
https://d10.doppiozero.com/marina-garces
http://www.ibs.it/code/9788845252785/uomo-rivolta/camus-albert.html

mondo € venire incontro alla materialita del mondo, incollata ormai per sempre alanostra pelle.

L’ esperienza del fuori diviene allora esperienza della reversibilita. Possiamo essere fuori da noi soltanto se
siamo disposti a essere toccati dal mondo. Esporsi a mondo € imparare che la prossimitanon € I’ antitesi
dell’irriducibilita. Non incontreremo mai I’ atro ritagliato nella distanza di fronte a noi. Non possiamo fare
un’ esperienza nuda dell’ alterita. L’ altro € gia nell’ aria che respiriamo, nell’ accento delle nostre parole, negli
organi del nostro corpo, negli oggetti che manipoliamo, in qualungue nostra azione. Esporsi al mondo e
perdere la paura della prossimita, la paura della vita materiale di un noi che eccede I’ambito della presenza
umana.

Daqui che |’ esperienza della finitudine, intrinsecamente legata all’ esperienza del comune, non € piu

un’ esperienza che passa per larivelazione della morte, ma per |a scoperta affermativa della vulnerabilita dei
corpi che siamo. Lafinitudine, vistadalla vita e non dalla morte, € vulnerabilita e incompiutezza. Siamo finiti
perché siamo incompiuti, perché siamo in continuita e dobbiamo essere continuati, perché non vediamo cio
che e alle nostre spalle né trale pieghe della nostra pelle. Siamo finiti perchéi nostri limiti non sono ben
definiti e possiamo essere danneggiati, scossi, amati, accarezzati, feriti, curati... La societa terapeutica, in
quanto regime immunitario, ci insegna a gestire la nostra vulnerabilita a partire dalla nostra paura del
contagio e dello squilibrio.

Lasuainteragestione si basa su una proposta controllata e soggiogante di autosufficienza. Perderla & essere
persi. Unafilosofia della vulnerabilita, e non solo della minaccia di morte, ci apre la possibilitadi pensarci
politicamente a partire dalla dipendenza che ci legagli uni agli atri, da unalibertaintesa non piu come
autosufficienza ma come conquista della nostra propriainterdi pendenza. Questo e stato segnalato da Judith
Butler nei suoi lavori sul lutto e sulla perdita ma sarebbe importante svilupparlo piu in la dell’ ombra del
dolore eiscriverlo come impostazione fondamentale in una politica del corpi vivi.

Da questa prospettiva, esporsi a mondo non puo essere una mera esperienzalinguistica. Ogni parolatrascina
con sé lamaterialita del mondo e s'incarnain un corpo vulnerabile. Per questo & necessario rivedere la



fiducia che lafilosofia contemporanea ha mantenuto nel linguistico come luogo privilegiato della politica. E
la concezione classica che Hannah Arendt riprende nella sua ridefinizione dell’ agora moderna, ma é anche
guella che guida ancora molte delle posizioni post-strutturaliste sulla creazione di nuovi sensi e forme di vita,
cosi come le proposte del marxismo italiano piu recente sulla possibilita di unaresistenza del comune nella
cornice del nuovo capitalismo cognitivo.

In questa fiducia coincidono pure le posizioni espresse, come abbiamo visto, dai pensatori di questa comunita
inoperosa come preservazione di una comunicazione infinita. || problema é che oggi siamo immersi in una
crisi di parole, occultata sotto |’ apoteosi della comunicazione, che non si risolve né preservando la
linguisticita dell’ essere umano né restituendo al linguaggio tutta la sua potenza costituente/costitutiva. Il
problemadelle parole & oggi quello dellaloro credibilita. Una parola credibile & quella capace di scuotere la
nostravitae squilibrare larealta. Questa e laforzadi una parola d’ amore.

Quando e come puo avere questa stessaforza la parola politica? Gli studi siateorici che pratici sulla
performativita si avvicinano oggi a questo tipo di domande. Ma bisogna andare piu in ladellateoria dell’ atto
linguistico per poter rispondere ad esse. Una parola credibile, siad amore che politica, € la parola che crede
nel mondo. Come scrisse Deleuze ormai anni fa, questa fiducia é forse cio che ci manca di piu. Ma quando
0ggi una nuova esplosione irrompe con il suo “no” scritto in fiamme nel rumore della grande citta globale,
qualcosadi questa fiduciain un mondo comune si sta esprimendo. Ogni volta che diciamo “no”, ¢ci mancail
discorso per finire lafrase, per costruire qualcosa con laforza anonimadel nostro rifiuto. Ma questo “no” é
una parola credibile. E un “no risoluto”, come scrisse Blanchot. Il noin cui si esprime I’ amiciziafragileea
tempo stesso incrollabile di coloro che non stanno insieme masi espongono insieme al mondo.

Traduzione dallo spagnolo di Vaentina Ariza Moreno

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




