
 

La forza anonima del rifiuto 
Marina Garcés
10 Luglio 2014

Nelle strade in fiamme di Atene, nell’inverno del 2008, qualcuno dipinse con rabbia: “Fuck May ’68. Fight
now!”. Nelle mobilitazioni a Barcellona contro la riforma universitaria europea (“Piano Bologna”), un
professore disse in diretta alla televisione, mentre la polizia caricava brutalmente i manifestanti: “Siamo una
minoranza e non cambieremo il mondo. E allora?”.

 

Quelle del nostro tempo sono rivolte effimere che riescono appena a modulare la propria voce e il cui rifiuto
lascia soltanto segni invisibili sulla pelle del mondo. Il mondo globale, insediato in una nuova “morte
politica”, ci dichiara incapaci di fare qualsiasi cosa che sorpassi l’ambito della gestione della nostra vita
personale e di apportare qualsiasi soluzione al mondo. Con le sue minacce permanenti (di guerra, di crisi, di
malattie, d’inquinamento…) ci invita a proteggerci, a rassicurarci, a isolarci nell’indifferenza verso tutto e
nella distanza di comunicazioni immateriali e personalizzabili. Da questa prospettiva, che senso può avere
per noi oggi esporci?

 

Per rispondere a questa domanda, ci può forse servire seguire la traccia di coloro che sono morti prima del
tempo, di coloro che non sono nemmeno arrivati alla festa del Maggio. Di coloro che non dovettero assumere
le cautele che seguirono alla sconfitta. Albert Camus parlava ne L’uomo in rivolta della ribellione come
esperienza del limite che strappa l’uomo dalla sua solitudine perché l’espone, non all’alterità, ma alla misura
comune della dignità. L’uomo che si ribella scopre che non è da solo, non perché si trovi davanti alla
presenza di un altro o aperto alla potenza della comunicabilità, ma perché fa esperienza di un limite che non
concerne soltanto lui stesso ma che ha a che vedere con la vita degli altri.

 

Merleau-Ponty, da parte sua, ci mette dinanzi all’evidenza messa a tacere che i nostri corpi non sono dati
biologici isolabili ma nodi di attività significativa intrecciati tra di loro e con il mondo naturale e storico. Sia
Camus che Merleau-Ponty ribaltano inoltre l’individuo fuori da sé, lo portano fino agli orli della sua
autoreferenzialità insostenibile. Lo espongono. Ma che cosa trova l’io strappato in questa maniera dalla sua
solitudine? Certamente, non trova la comunità, né come opera da costruire né come potenza incompiuta di
una parola infinita. Ciò che incontra è il mondo, che smette di essere un oggetto di contemplazione e di
manipolazione del soggetto, per essere vissuto come un’attività condivisa: come possibilità di stabilire una
dimensione comune nella lotta per la dignità e come possibilità di co-implicarsi nella vita, nella creazione di
senso anonimo e incarnato. Ciò che trova, dunque, non è una comunità ma un mondo comune.

 

Esporsi al mondo non è esporsi al vuoto della comunità, al tra abissale che garantisce un’esperienza radicale
di alterità irriducibile. Questa è l’astrazione che ha dominato il pensiero politico occidentale dall’immagine
mitica dell’agorà greca, come vuoto in cui fa la sua apparizione la comunità attraverso la parola. Esporsi al

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/la-forza-anonima-del-rifiuto
https://d10.doppiozero.com/marina-garces
http://www.ibs.it/code/9788845252785/uomo-rivolta/camus-albert.html


mondo è venire incontro alla materialità del mondo, incollata ormai per sempre alla nostra pelle.
L’esperienza del fuori diviene allora esperienza della reversibilità. Possiamo essere fuori da noi soltanto se
siamo disposti a essere toccati dal mondo. Esporsi al mondo è imparare che la prossimità non è l’antitesi
dell’irriducibilità. Non incontreremo mai l’altro ritagliato nella distanza di fronte a noi. Non possiamo fare
un’esperienza nuda dell’alterità. L’altro è già nell’aria che respiriamo, nell’accento delle nostre parole, negli
organi del nostro corpo, negli oggetti che manipoliamo, in qualunque nostra azione. Esporsi al mondo è
perdere la paura della prossimità, la paura della vita materiale di un noi che eccede l’ambito della presenza
umana.

 

 

Da qui che l’esperienza della finitudine, intrinsecamente legata all’esperienza del comune, non è più
un’esperienza che passa per la rivelazione della morte, ma per la scoperta affermativa della vulnerabilità dei
corpi che siamo. La finitudine, vista dalla vita e non dalla morte, è vulnerabilità e incompiutezza. Siamo finiti
perché siamo incompiuti, perché siamo in continuità e dobbiamo essere continuati, perché non vediamo ciò
che è alle nostre spalle né tra le pieghe della nostra pelle. Siamo finiti perché i nostri limiti non sono ben
definiti e possiamo essere danneggiati, scossi, amati, accarezzati, feriti, curati… La società terapeutica, in
quanto regime immunitario, ci insegna a gestire la nostra vulnerabilità a partire dalla nostra paura del
contagio e dello squilibrio.

 

La sua intera gestione si basa su una proposta controllata e soggiogante di autosufficienza. Perderla è essere
persi. Una filosofia della vulnerabilità, e non solo della minaccia di morte, ci apre la possibilità di pensarci
politicamente a partire dalla dipendenza che ci lega gli uni agli altri, da una libertà intesa non più come
autosufficienza ma come conquista della nostra propria interdipendenza. Questo è stato segnalato da Judith
Butler nei suoi lavori sul lutto e sulla perdita ma sarebbe importante svilupparlo più in là dell’ombra del
dolore e iscriverlo come impostazione fondamentale in una politica dei corpi vivi.

 

Da questa prospettiva, esporsi al mondo non può essere una mera esperienza linguistica. Ogni parola trascina
con sé la materialità del mondo e s’incarna in un corpo vulnerabile. Per questo è necessario rivedere la



fiducia che la filosofia contemporanea ha mantenuto nel linguistico come luogo privilegiato della politica. È
la concezione classica che Hannah Arendt riprende nella sua ridefinizione dell’agorà moderna, ma è anche
quella che guida ancora molte delle posizioni post-strutturaliste sulla creazione di nuovi sensi e forme di vita,
così come le proposte del marxismo italiano più recente sulla possibilità di una resistenza del comune nella
cornice del nuovo capitalismo cognitivo.

 

In questa fiducia coincidono pure le posizioni espresse, come abbiamo visto, dai pensatori di questa comunità
inoperosa come preservazione di una comunicazione infinita. Il problema è che oggi siamo immersi in una
crisi di parole, occultata sotto l’apoteosi della comunicazione, che non si risolve né preservando la
linguisticità dell’essere umano né restituendo al linguaggio tutta la sua potenza costituente/costitutiva. Il
problema delle parole è oggi quello della loro credibilità. Una parola credibile è quella capace di scuotere la
nostra vita e squilibrare la realtà. Questa è la forza di una parola d’amore.

 

Quando e come può avere questa stessa forza la parola politica? Gli studi sia teorici che pratici sulla
performatività si avvicinano oggi a questo tipo di domande. Ma bisogna andare più in là della teoria dell’atto
linguistico per poter rispondere ad esse. Una parola credibile, sia d’amore che politica, è la parola che crede
nel mondo. Come scrisse Deleuze ormai anni fa, questa fiducia è forse ciò che ci manca di più. Ma quando
oggi una nuova esplosione irrompe con il suo “no” scritto in fiamme nel rumore della grande città globale,
qualcosa di questa fiducia in un mondo comune si sta esprimendo. Ogni volta che diciamo “no”, ci manca il
discorso per finire la frase, per costruire qualcosa con la forza anonima del nostro rifiuto. Ma questo “no” è
una parola credibile. È un “no risoluto”, come scrisse Blanchot. Il no in cui si esprime l’amicizia fragile e al
tempo stesso incrollabile di coloro che non stanno insieme ma si espongono insieme al mondo.

 

 

Traduzione dallo spagnolo di Valentina Ariza Moreno

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



