DOPPIOZERO

Cosa el'umano?

Francesco Monico
2 Luglio 2014

Aut Aut é unarivistadi prestigio internazionale e pur presentando argomenti filosofici, ha trattato argomenti
molteplici, dalla sociologia, alalinguistica, fino ad alcune puntate nell'arte. La cura del numero 361 sul Post
Umano, e stata affidata a Giovanni Leghissa, che pone la questione se disponiamo di definizioni dell'umano

per arrivare a chiedere se siamo sicuri di sapere che cosasial'umano?

[l punto di partenza e un ripensamento della tradizione dell'umanesimo. Come sostiene Rosi Braidotti
(Braidotti, 2014)[i] I'umanesimo, stadi fronte anoi con la sua autorevolezza oggi aumentata dalle nuove
forze gravitazionali del senso: |'eurocentrismo e un sistema normativo ed egemonico, tutti gli umanesimi
sono stati imperialisti, e questo paradigma eurocentrico implica una dialettica binariatrail sé el'altro. Vi é
quindi I'urgenza di progettare ulteriori schemi sociali, etici e discorsivi dellaformazione del soggetto per
affrontare i profondi cambiamenti cui andiamo incontro (Ibidem).

Da qui scaturisce il mio personale interesse per I'altro differente da me, che mi ha portato a scrivere il
contributo incluso nel numero di Aut Aut che sintetizzo in questo articolo.

Come scrive Roberto Marchesini, non a caso un altro testimone della stessa pubblicazione, I'atro da sé,
I'alieno, ci sveladifferenti modi dell'essere, molto importanti in un'epocadi cambiamenti radicali
(Marchesini, 2007)[ii]. Cosi, non appena accettiamo il suggerimento che le categorie della modernita sono
insufficienti per definire qualsiasi territorio realmente politico (Latour, 2000)[iii], nasce la proposta di una
Costituzione lbrida che pone attenzione ala riformulazione a cui vanno sottoposte le categorie in virtu delle
quali concepiamo |'agentivita.

Ma bisogna spingersi oltre e leggere leriflessioni di Antonio Lucci[iv] su I'a priori protetico acquisito di
Bernard Stiegler[v], ovvero lavisione di unatecnicache si da sempre come protesi e consistein
un'acquisizione culturale, ma che € anche sempre e comunque un a-priori umano. Latecnica e quindi il
proprium dell'umano: cio che caratterizza l'effettualita ontologica. E siccome I'uomo é parte della natura
anchelatecnicalo e.

Si viene cosl agenerare I'ipotesi di un soggetto che € un territorio meticciato. Tale soggetto-territorio genera
un piano d'immanenza: da un lato la“natura’, con i suoi regni e phyla, dall’ altro le “macchine’, con i loro
macchinismi.


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/cosa-e-lumano
https://d10.doppiozero.com/francesco-monico
http://autaut.ilsaggiatore.com/2014/03/361-2014-condizione-postumana/
http://autaut.ilsaggiatore.com/2014/03/361-2014-condizione-postumana/

A questo proposito diventa utile unarifocalizzazione sull’ ultimo Foucault[vi], il quale sosteneva che la cura
stabilisceil reale. Esiste cio acui S tiene, esiste cio di cui ¢i si assume lacura. In francesel’etimo di “cura’ e
apparentato con quello di “curiosita’: e lacuriosita che ci fa curare un essere cosi come un meccanismo.
Quindi I’'umanita sembra avere |’ obbligo di “prendersi cura’ dell’ alterita, non per un senso etico, ma come
atto fondativo della sua essenza: la conoscenza umana, in quanto I’ uomo sembra essere obbligato da se stesso
aconoscere.

Laprima cosa é quindi pensare il nuovo, lo sperimentale, ma la sperimentazione é sempre cio che sta
facendoci, il nuovo, lo straordinario, I’ interessante (Deleuze, Guattari, 1991)[vii]. Proprio come una
costituzione ibrida, che immaginadi stabilizzare i rapporti in divenire tra genere umano, natura e tecnica.
L'epoca moderna ha costruito un territorio biopolitico le cui linee di fuga collassano in un concetto di
individuo discreto, impermeabile. La giurisprudenza anglosassone definisce lo standing /o “avere standing”,
come un soggetto che e inalienabile sia da un’ autorita politica, siada un’ideologia, siadaun Dio, siadase
stesso. Quindi afarla da padrone € la soggettivita cartesiana, intesa come attivita dell’ o, che ha come effetto
I"innesco di un meccanismo dualistico che si compie nella dialettica vita-morte, animato-inanimato, in cui la
morte diventail limite che rende obsoleta la vita, ne permette la definizione e ne dail senso. Il significato di
ogni singolo momento e dovuto alla sua posizione su una linea-limite posta dal soggetto, quindi su una
mappa: come unatracciaall’interno di un territorio. Cosi la mappa diventa un dispositivo profetico.

La condizione postumana




Maoggi i confini del paradigma epistemologico, I’ affermarsi sulla scena simbolica di una globalita di attori e
attrattori di un significato sempre piu flottante, i limiti del progresso ei danni arrecati all’ ambiente assieme a
una raggiunta accettazione della relazione uomo-tecnica, producono la necessita di nuovi modelli cartografici
del contemporaneo.

Nel saggio On Being Morally Considerable] viii], il filosofo etico americano Kenneth E. Goodpaster sostiene
che qualsias distinzione tra organismi in qualche modo “degni” di considerazione morale e atri che non lo
sono € chiaramente un caso di discriminazione. Goodpaster afferma che |e piante non sono semplici oggetti
ma esseri viventi, in quanto tendono a proteggere e guarire se stessi, per estensione quindi non e plausibile
negare che gli alberi non hanno interesse arimanerein vita. Un atro filosofo etico, Paul W. Taylor[ix],
sostiene che gli alberi, anche se non hanno desideri 0 sentimenti, possono essere danneggiati o aiutati, e che e
nostro dovere cercare il loro benessere — nel senso che abbiamo obblighi morali prima facie verso gli aberi,
nellamisurain cui siamo moralmente obbligati verso di loro nellamisurain cui partecipano a mantenere
invitagli ecosistemi acui noi partecipiamo. Holmes Rolston iii[X], un altro ambientalista, raffigurala pianta
come un “punto di esperienza’ nellarete di interconnessioni trale cose viventi. Quindi ¢’ e qualcosadi piu
grande del singolo ente, della pianta o della specie che havalore: I’ ecosistema, e lo sguardo va posto verso

I eco-centrismolxi].

Bruno Latour[xii] compie un’ operazione retorica quando sostituisce alla dicotomia umano/non-umano due
semplici domande. La prima €: come siamo noi? La seconda & come possiamo coabitare? In questo modo
introduce anche e soprattutto la questione politica: la questione di un ideale finalizzato all’ attivita di soggetti
aventi standings che in un territorio detengono la facolta ovvero I’ autorita di agire /o praticare

I’ opposizione. Da Latour arriviamo a un concetto di Costituzione. 11 manifesto di Rousseau e Montesquieu
fu: sela societa potesse parlare? Oggi invece il manifesto deve essere: seil territorio[xiiii] potesse parlare? In
sostanza, S tratta di dare voce a un territorio che connette umani e non-umani, portando questa apertura a
superare addiritturail concetto stesso di vita, dando voce ai viventi e ai non-viventi (tecnologia).

Tuttaviail coabitare una costituzione implicail venire meno del soggetto dominante della modernita, I’uomo.
Questaimmane sparizione porta a dover riconsiderare I’ attivita dei soggetti aventi standings che detengono la
facoltadi agire e/o praticare |’ opposizione, per cui il governo diventa un processo di feedback che controllail
potere e lasuaenfasi, il dominio, in cui |’ effetto controllore del feedback garantisce atutti di poter esprimere
il proprio potere retroagendo un bilanciamento con I’ alterita e limitando il dominio. Da un punto di vista
prettamente umano € un recupero delle teorie libertarie radicali.

Mac' é ancora Martin Heidegger[xiv] che compie un'indagine del rapporto animale, ambiente, uomo, mondo,
attraverso larelazione frala“ poverta di mondo” (Weltarmut) del non-umano eI’ uomo come “formatore di
mondo” (weltbildend), per cui s tratta di situare la stessa fondamental e struttura dell’ essere-nel-mondo (
Dasein) tra umano e non-umano. La proposta e di ribaltare lavisione, e di avvicinarsi a un trascendentalismo
cheinvitail soggetto a cambiare strategia e a ri-conoscere che non esiste piu una “ pietra senza mondo” (
weltlos), un “animale povero di mondo”[xv] (weltarm), un uomo “formatore di mondo” (weltbildend), ma
una“ struttura che connette” . La costituzione diventa cosi un dispositivo per normalizzare un soggetto
al’interno di un territorio nuovo, quello della condivisione e della cooperazione.



Le considerazioni sin qui svolte hanno posto la base per larealizzazione di una meditazione filosoficain
formadi operad’ arte: The Hybrid Constitution, presentata afine 2011 a festival internazionale d’ arte
contemporanea Amber a Istanbul[xvi], e nominata per |'occasione e in onore dell'ultima costituzione turca del
1982 Melez Anayasa. L'opera € un trittico, siglato in copia d'autore e incorniciato in legno scuro e vetro, in
puro argento 925/100. Ovvero in una serigrafia ad alta densita e smalto ecologico 50x70, in bianco e nero,
contenente nove principi che costituiscono I’ ipotesi; una serigrafia ad alta densita 50x50, in bianco e nero, un
disegno grafico che mostralarete di interazioni dei principi ipotesi. Una collana celebrativain puro argento,
interamente realizzata a mano in ogni singolo anello, nelle singole medaglie e in tutte leincisioni. L'opera é
consultabile qui.

[i]Ros Braidotti, Il postumano, La vita oltreil sé, oltre la specie, oltre la morte, Trad. di Angela Balzano,
2014, Derive e Approdi.

[ii]Roberto Marchesini, Manuale di zooantropologia, Roma, 2007, Meltemi.edu.

[iii]Bruno Latour, Politiche della natura. Per una democrazia delle scienze, Raffaello Cortina, 2000.

[iv]Antonio Lucci, Il limite delle sfere. Saggio su Peter Soterdijk, Bulzoni, Roma, 2011.

[v]Bernard Stiegler, La technique et le temps. Tome 1: La faute d’ Epiméthée. Galilée, 1994.

[vi] M. Foucault, L’ ermeneutica del soggetto. Corso a College de France 1981-1982 (2001), acuradi F.
Gros, trad. di M. Bertani, Feltrinelli, Milano 2003.

[vii] G. Deleuze, F. Guattari, Che cosa e la filosofia, Einaudi, 2006.

[viii]ln M.E. Zimmerman et al. (acuradi), Environmental Philosophy, Prentice Hall, Upper Saddle River
(N.J.) 1998, pp. 56-70, pubblicato inizialmente su “ Journal of Philosophy”, 6, 1978, pp. 308-325.

[iIX]P.W. Taylor, Respect for Nature: A Theory of Environmental Ethics, Princeton University Press,
Princeton (N.J.) 1986.

[X]Holmes Rolston iii, Challenges in Environmental Ethics, in M.E. Zimmerman et al. (a curadi),
Environmental Philosophy, cit., pp. 124-144, pubblicato inizialmente su “Environmental Ethics’, 2, 1980.

[xi]In quanto esseri viventi, le piante hanno anch’ esse una dignita che deve essere rispettata, perché dopo
tutto le piante sono sensibili, comunicano, imparano, ricordano e pianificano in anticipo. Non si puo fare a
meno di notare che una clausola dell’ articolo 3/5 della proposta di Costituzione dell’ Unione europea
stabilisce come un dovere per I’ Unione e per gli stati membri il rispetto e la considerazione delle questioni
ambientali. Questo orientamento suggerisce che e un dovere morale e giuridico riconoscere la tutela


http://hybridconstitution.blogspot.it/

dell’ ambiente, dell’ ecosistema e di tutte le cose viventi come uno dei “vaori fondamentali” del terzo
millennio.

[xii] Latour B., 2000

[xiii] All’interno del dibattito sull’ animalita sarebbe meglio utilizzare “ambiente” come definito da Jakob von
Uexkdll in Ambienti animali e ambienti umani (1933), tuttaviala“ Costituzione ibrida” introduce come
soggetto anche latecnologia e quindi “territorio” € un termine che collega una pit ampia fenomenol ogia

[xiv] M. Heidegger, xxix-xxx Gesamtausgabe, corso 1929-1930, Universitadi Friburgo; trad. di P. Coriando,
Concetti fondamentali della metafisica. Mondo, finitezza, solitudine, acuradi C. Angelino, Il Nuovo
Melangolo, Genova 1992.

[xv] Essendo il mondo una produzione meramente umana, non é parte della configurazione del mondo
animale e non havalore universale, € unavisione antropocentrica, vedere I’ animale, o la pianta, come
mancante di mondo € un’indebita proiezione del mondo umano sull’ animale: ogni animale, o pianta, hail suo
mondo.

[xvi] http://www.amberplatform.org/en/festival/2011/03/01/amber11,7/theme

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



http://www.amberplatform.org/en/festival/2011/03/01/amber11,7/theme
https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




