
 

L'universo di Julio Cortázar 
Joaquín Soler Serrano
16 Maggio 2014

Pubblichiamo un estratto dall'intervista di Joaquín Soler Serrano a Julio Cortázar pubblicata in L'altro lato
delle cose (Mimesis) a cura di Tommaso Menegazzi

 

 

J. S. S.: Tu ci hai svelato un universo – l’universo di Cortázar – nel quale senza dubbio sei riuscito a cogliere
e mostrarci cose che noi non saremmo stati capaci di vedere.

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/luniverso-di-julio-cortazar
https://d10.doppiozero.com/joaquin-soler-serrano
http://www.mimesisedizioni.it/Ispanismo-filosofico/L-altro-lato-delle-cose.html
http://www.mimesisedizioni.it/Ispanismo-filosofico/L-altro-lato-delle-cose.html


J. C.: Se, tra le cose che ho scritto, qualcuna è servita per mostrare l’altro lato delle cose ai miei lettori e ai
miei amici, è facile intuire che ciò costituirebbe la più grande ricompensa cui possa ambire. Personalmente
continuo ad avvertire la presenza di qualcosa che si trova dall’altra parte delle cose, per questo non smetterò
mai di cercare.

J. S. S.: Allo stesso tempo le tue idee, che hai esposto già molte volte (per esempio circa il realismo, il
surrealismo e il fantastico) sono enormemente lucide. Perché non ci spieghi brevemente questa tua teoria su
ciò che è reale, sul realismo? Credo che sarebbe magnifico poter ascoltare la tua spiegazione.

J. C.: Mi mette un po’ in difficoltà che tu dica che le mie idee sono lucide, perché, se mancano di qualcosa,
ebbene è proprio di lucidità. In realtà sai bene che io non ho molte idee, non sono un grande pensatore. Credo
di avere piuttosto delle intuizioni: vedo alcune cose, per così dire, dopodiché accade una sorta di processo
intellettuale che prova a tenerle unite, contenerle, concettualizzarle, provocando grandi perdite. Mi ha sempre
meravigliato, per esempio, il funzionamento di un’intelligenza pura. A volte discuto con dei veri e propri
intellettuali, nel senso esatto della parola «intellettuale», e noto come l’intelligenza associa idee e crea conti­
nuamente sillogismi interni, deduce conseguenze e da queste crea poi un nuovo sillogismo, al quale segue
un’altra conseguenza... Ebbene, io sono assolutamente incapace di tutto ciò: non so discutere, chiunque ha la
meglio su di me in una discussione, non so difendere un punto di vista. Il mio è, per così dire, un cammino
composto da visioni poco lucide, da finestre che si aprono appena, mostrandomi qualcosa che intravedo e che
cerco di esprimere. Pertanto, ho l’impressione che il mio contatto con i lettori avvenga per mezzo di questo
cammino, e non per quello delle idee. Per questo motivo, nelle circostanze attuali, le lotte in cui siamo impe­
gnati da un punto di vista geopolitico, assieme alla speranza che si ha circa il destino dell’umanità, sono
ormai indissociabili dalla letteratura. Lo sappiamo tutti: io lo so e me ne faccio carico. A volte, tuttavia,
proprio all’interno di questa prospettiva, mi trovo a dover scrivere dei saggi, dei testi che contengono delle
riflessioni, e in quel momento mi sento veramente disorientato. Non mi sento a mio agio, perché non sono un
uomo di idee. Sono sicuro che tutte quelle cose che si pretende che io scriva sotto forma di saggi, le saprei
rendere molto meglio in poesie o in racconti. D’altra parte, c’è anche una sorta di specializzazione nei lettori,
che ricercano cose concrete, delle certezze. In quel momento, allora, non bisogna nascondersi: ci si mette
davanti alla macchina da scrivere e si preparano dieci pagine su ciò che si pensa del fascismo, o del
socialismo. Eppure la verità è che mi sento molto più a mio agio quando mi muovo in un terreno che entra in
contatto con l’irrazionale. Quello è il mio vero campo. Detto ciò, non so se ho risposto alla tua domanda, che
ormai mi sembra così lontana.

J. S. S.: Nessuno, ormai, sa più dove sia finita quella domanda.

J. C.: Bene, allora è meglio se ce ne dimentichiamo.

J. S. S.: Forse non era così importante.

J. C.: Il vantaggio delle domande è che possono esplodere.

J. S. S.: Dopo Los reyes, appare il primo libro nel quale è già presente, forse, il modo di fare di Cortázar, che
poi, con il tempo, percepiremo così familiare; quel libro s’intitola Bestiario, una raccolta di sei racconti, in
cui si abbandona la preoccupazione – diciamo formalista – delle opere precedenti. Fa la sua comparsa il
linguaggio colloquiale e diretto, mentre sorgono gli elementi fantastici dell’assurdo, dello humour, tutti



fortemente vincolati fra loro.

J. C.: Ciò che mi chiedi, in realtà, non fa che echeggiare la tua domanda precedente. Hai parlato dell’idea del
fantastico ed è proprio lì che si colloca la mia concezione della realtà: credo che volessi sapere questo.

J. S. S.: Sì, proprio così.

J. C.: I racconti contenuti in Bestiario sono i primi in cui mi sono sentito relativamente sicuro di aver detto
ciò che volevo dire. Si tratta di racconti fantastici, ma, del resto, la nozione di fantastico è una nozione che
persino il dizionario...

J. S. S.: Quello che tu definisci come il “cimitero”.

J. C.: Esatto, il “cimitero”. La nozione di fantastico, in esso, si trova separata, disgiunta da tutto ciò che è
reale. Devo averlo già detto in qualche occasione, ma lo ripeto volentieri anche qui, perché credo sia
abbastanza illustrativo. Uno dei miei momenti più tristi da bambino fu quando lessi un romanzo di Jules
Verne (uno dei miei mastri), che stranamente non era un romanzo di anticipazione scientifica, bensì un
romanzo fantastico, in cui, per la prima volta, si trattava il problema dell’uomo invisibile, che più avanti
Wells rese celebre. Quel romanzo, non molto conosciuto, s’intitolava Il segreto di Wilhelm Storitz e mi
aveva affascinato moltissimo; in quel momento, la presenza di un uomo invisibile mi sembrava
assolutamente possibile nelle circostanze del libro, così decisi di passare il romanzo a un mio compagno di
scuola. (Avrò avuto dodici anni, ero un bambino che leggeva molto). Gli diedi il libro sperando che anche lui
si meravigliasse così come mi ero meravigliato io, però me lo restituì dopo due giorni con disdegno,
dicendomi che era tutto troppo fantastico. Fu in quel momento che apparve per la prima volta quella parolina.
Allora, senza essere in grado di razionalizzarlo, nella mia ignoranza di bambino, mi resi conto in modo
oscuro del fatto che la mia concezione del fantastico non aveva nulla a che vedere con quella che potevano
avere mia madre, mia sorella, la mia famiglia e i miei compagni. In altre parole, scoprii (e fu un po’ triste, a
dire il vero) che mi muovevo con naturalezza nel territorio del fantastico, senza riuscire a distinguerlo troppo
dal...

J. S. S.: Dal reale.

J. C.: Certo, dal reale. Detto in altro modo, il fatto che accadessero cose fantastiche nei libri, o che potessero
succedere a me, era un fatto che accettavo senza alcuna protesta e senza alcun tipo di scandalo. Tuttavia, mi
trovavo già avvolto in un sistema sociale in cui tutto ciò era scandaloso e la cui portata subiva una sorta di
riduzione razionale, mediante affermazioni come «È una casualità, una coincidenza», oppure «No, è un’ec­
cezione». Tutti modi di respingere ciò che ti sta minacciando da un punto di vista diverso da quello della
logica tradizionale. Come vedi, Joaquín, la mia concezione del fantastico non è poi così differente da quella
del reale, perché nella mia realtà il fantastico e il reale si confondono quotidianamente.

J. S. S.: A volte il fantastico è la faccia nascosta della medaglia, altre volte ne è la faccia più visibile.

J. C.: Sì, è esattamente così.



J. S. S.: In Bestiario vi sono storie veramente affascinanti, a partire da quella della sensitiva che crede di
possedere una tigre, ma senza dimenticare le altre, tutte molto belle. Vi è anche Casa occupata, la storia dei
due fratelli cacciati dalla loro casa. Ci fu un tempo in cui si diceva che quel racconto – breve, ma assai
profondo e intenso – fosse un’allegoria del peronismo e della situazione argentina. È vero o si trattava solo di
una diceria?

J. C.: Ricordo che per me fu una vera e propria sorpresa venire a sapere che esisteva quella particolare
interpretazione. Per la prima volta toccai con mano una cosa molto bella, ovvero la possibilità dei molteplici
piani di lettura di un testo: scoprii che vi sono dei lettori che ti seguono come scrittore, che sono interessati a
ciò che fai e che, allo stesso tempo, leggono i tuoi racconti o un tuo romanzo da una prospettiva totalmente
diversa dalla tua, creando una seconda o una terza interpretazione. La mia interpretazione di quel racconto è
un’altra, poiché esso fu il risultato di un incubo. Quel racconto fu il frutto di un mio sogno, nel quale,
tuttavia, non erano presenti i due fratelli, c’era una persona sola, ed ero io; qualcosa di non identificabile mi
obbligava poco a poco ad abbandonare le stanze della casa, fino a spingermi in strada. Provavo quella
sensazione tipica degli incubi, in virtù della quale si avverte un terrore assoluto senza che nulla assuma dei
tratti ben definiti: è la paura allo stato puro, come se qualcosa di terribile stesse per succedere, ma per fortuna
quasi sempre ci si sveglia appena prima. In quel caso c’era una cosa terribile e indefinibile che avanzava,
traducendosi in rumori; era una sensazione di minaccia incombente, di fronte alla quale cercavo di costruirmi
delle barricate.

J. S. S.: Retrocedendo e chiudendo le porte.

J. C.: Esattamente, fino all’ultima porta, che era quella che dava sulla strada. In quel momento mi svegliai,
prima che potessi uscire fuori. Ricordo molto bene che mi precipitai verso la macchina da scrivere e terminai
il racconto tutto d’un fiato. È questa la mia personale interpretazione. Eppure non si può escludere l’altra
interpretazione, secondo la quale io, in quanto argentino, stessi traducendo in immagini la mia reazione di
fronte a ciò che succedeva in ambito politico. È perfettamente possibile che abbia avuto quella sensazione e
che nell’incubo si fosse tradotta in forma fantastica, simbolica. In realtà qualsiasi analisi psicanalitica dei
nostri sogni dimostrerebbe che quel terribile leone non è che tua zia, o che quel gatto non è che tua sorella...
Non è così?

J. S. S.: Lo stesso discorso vale per qualsiasi cosa che, nella vita reale, provoca disagio.

J. C.: Certo, si crea tutta una simbologia di sostituzioni. Il sogno sostituisce una cosa con l’altra, ti offre un
mondo di simboli. Quei simboli che Freud – assieme a tutti quelli che vennero dopo di lui – cercò di
spiegare. Tornando a noi, quella di tipo psicanalitico a me sembra una spiegazione valida, però non è la mia.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



