
 

L’identità tra rete e “realtà”: I used to be Pamela 
Massimo Airoldi
13 Maggio 2014

Prendiamo due situazioni qualunque della mia vita quotidiana: in una ci sono io che scambio due parole di
circostanza col mio vicino di posto (già, ero in tribuna) aspettando il concerto dei Queens of the Stone Age;
nell’altra ci sono sempre io, ma stavolta sto commentando una foto postata sulla pagina Facebook ufficiale
della medesima band. Quale dei due contesti è più “reale”? Dove la mia identità è più “virtuale”? Sono
domande che hanno segnato lo studio di Internet almeno dal 1984, l’anno in cui “The Second Self” di Sherry
Turkle finiva sugli scaffali delle librerie. Ora che i pomeriggi passati a far finta di chiamarsi Pamela sulle
chat anonime sono esclusiva di pochi nostalgici, i tempi sono maturi per un cambio d’approccio. Il “dualismo
digitale”, ossia l’idea che vi sia una netta discontinuità tra il mondo sociale offline e quello online, ha finora
dominato gran parte del discorso pubblico e accademico intorno ai social media. Peccato che, mentre veniva
alternativamente dipinto o come un cyber-spazio egualitario capace di garantire libere sperimentazioni
identitarie o come un focolaio di pericolosa devianza sociale, il Web stava cambiando, e molto rapidamente.

Dal predominio del nickname a quello di nome/cognome/data di nascita; dal conoscere nuovi amici in chat al
ritrovare i vecchi su Facebook – per non parlare dell’“amicizia” dovuta alla mamma, al capo e al vicino; dalla
libertà espressiva del gender swapping (il cambio di sesso “virtuale”) al controllo peer-to-peer dei nostri
conoscenti, sempre ansiosi di smascherare un passo falso, manco fossero attivisti di Wikipedia. Una laurea
millantata su Linkedin, una fidanzata immaginaria su Facebook, una citazione rubata su Twitter: orrore! E
mentre nell’ultimo decennio l’utente anonimo diventava “nonimo”, l’utopia democratica si trasformava in
distopia oligarchica e la presunta libertà mutava in tracciabilità, è divenuta sempre più palese l’impossibilità
di segnare un netto confine tra identità e socialità fisica e digitale, offline e online. La penetrazione sempre
più capillare dei social media nella quotidianità ha portato le nostre vite, le nostre “vere” vite, ad immergersi
sempre più placidamente nel territorio digitale. È difficile ricordarsi se una conversazione abbia avuto luogo
su Facebook, via SMS, via WhatsApp, via Skype, telefonicamente o dal vivo; forse questo perché non
percepiamo nessun confine significativo tra situazioni sociali delimitate elettronicamente e fisicamente.
Tornando all’identità, questo non si traduce con “siamo sempre gli stessi, online e offline” ma, piuttosto, con
“non siamo mai gli stessi, né online né offline”.

L’identità non va considerata come una proprietà stabile dell’individuo, ma come la risultante di un processo
sociale, un equilibrio transitorio e, soprattutto, contestuale; perché è proprio il contesto in cui ci troviamo a
co-costruire la maschera identitaria che comunichiamo – con le parole, il tono di voce, la postura, i vestiti che
portiamo indosso. Che le identità degli “attori sociali” siano da considerarsi come agglomerati contradditori
di “rappresentazioni” fatte di omissioni, iperboli e invenzioni narrative lo diceva (ben prima dell’arrivo di
Internet) Erving Goffman, il quale enfatizzava il carattere artificiale, drammaturgico, strategico delle
presentazioni del self (il “Sé”, definito in termini filosofici, psicologici e sociologici) giocate sui molteplici
palcoscenici della vita quotidiana.

Dagli anni ’50 ad oggi il numero dei palcoscenici sociali a disposizione è cresciuto in maniera esponenziale,
in particolare per i membri delle classi privilegiate del mondo. Se le identità pubbliche del tipico italiano di

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/lidentita-tra-rete-e-realta-i-used-be-pamela
https://d10.doppiozero.com/massimo-airoldi
http://en.wiktionary.org/wiki/genderswapping#English
http://en.wikipedia.org/wiki/Self


inizio ’900 erano in sostanza quelle del padre di famiglia (a casa), del buon cristiano (in chiesa), del
bracciante (al lavoro) e del re della briscola (al bar), oggi le nostre sfaccettature identitarie non si contano più.
Si tratta di un processo di espansione che, nella vivida descrizione di Joshua Meyrowitz, inizia con il
diffondersi dei media elettronici tradizionali (televisione in primis), che avrebbero contribuito
all’indebolimento delle storiche identificazioni religiose, di genere, di classe e alla creazione di nuove
identificazioni, fluide e de-localizzate. La nuova mediatizzazione digitale ha ulteriormente accelerato il
medesimo fenomeno, incrementando sia il repertorio di parti che possiamo recitare, sia il numero delle
situazioni adatte per la messa in scena. Per condividere la mia identità di fan dei Queens of the Stone Age
non devo più aspettare di trovarmi fisicamente al concerto, ma posso interagire quotidianamente online con
migliaia di fan come me. La realtà sociale contemporanea, usando le parole di Nathan Jurgenson, è “
aumentata”.

Certo, passando dagli atomi ai bit una differenza c’è, ed è enorme: sui social media vige il “digito ergo sum”.
Scegliamo le foto “adatte” da caricare e le pagine “giuste” alle quali dare un like, così come quali brani
ascoltare pubblicamente su Spotify e quali no. È una scelta riflessiva e sempre intenzionale. Sul Web non si
arrossisce e non si inciampa, la comunicazione è unicamente volontaria, e così la “rappresentazione”
goffmaniana può procedere teoricamente senza intoppi. Anche se, in realtà, in alcuni contesti digitali
fortemente “ancorati” alla vita sociale offline – come Facebook – la norma comunitaria implicita è quella
della verosimiglianza, e la costruzione dell’identità individuale assume marcatamente i tratti di una pratica
collettiva. Non puoi continuare ad avere come unica foto quell’orsetto soltanto perché non ti piaci
esteticamente: i tuoi amici ti “taggeranno”, tu ti “staggerai” dalle foto più improponibili, ma prima o poi
dovrai cedere alla legge non scritta del “sii come sei veramente”. Oggi che in Italia di utenti Facebook attivi
ne abbiamo 26 milioni, a suonare virtuale e flessibile sembra piuttosto la nostra identità al parco o al pub,
senza i nostri dati anagrafici e libri preferiti perennemente incollati in fronte.

Nel 2012 La Stampa, riportando i dati di un sondaggio certo non indimenticabile, titolava “La vita virtuale
non è reale, lo dice Intel”. Di esempi come questo ce ne sarebbero a bizzeffe. Ci siamo intestarditi sul confine
tra online e offline, dimenticandoci che sia l’ambiente fisico che quello digitale sono estremamente variegati
al loro interno, scomponibili in contesti sociali dove è più o meno possibile costruirsi un’identità virtuale – al
bancone del bar come nel forum online, alla cassa del supermercato come nella chat anonima.

A perdere consistenza dunque non è tanto l’aggettivo “virtuale”, quanto piuttosto “reale” – il suo sacro,
intoccabile opposto. Il sociologo Manuel Castells lo scriveva già nel 1996: “quando i critici dei media
elettronici […] affermano che il nuovo ambiente simbolico non rappresenta la ‘realtà’, si riferiscono
implicitamente a una nozione assurdamente primitiva di esperienza reale ‘non codificata’ che non è mai
esistita. Tutte le realtà vengono comunicate attraverso simboli. […] In questo senso, tutta la realtà è percepita
in maniera virtuale”.

@massimoairoldi

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

http://thesocietypages.org/cyborgology/2011/02/24/digital-dualism-versus-augmented-reality/
http://wearesocial.it/blog/2014/01/social-digital-mobile-italia-nel-2014/
http://wearesocial.it/blog/2014/01/social-digital-mobile-italia-nel-2014/
http://www.lastampa.it/2012/06/19/blogs/desktop/la-vita-virtuale-non-e-reale-lo-dice-intel-fweqcfpwxnhggkubicp7kj/pagina.html
http://www.lastampa.it/2012/06/19/blogs/desktop/la-vita-virtuale-non-e-reale-lo-dice-intel-fweqcfpwxnhggkubicp7kj/pagina.html
http://@massimoairoldi
https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



