DOPPIOZERO

Arteerdigione: unastoriafinita?

Michela Dall'Aglio
18 Aprile 2014

"lo sonoil Signore, tuo Dio, cheti ho fatto uscire dallaterra d'Egitto, dalla condizione servile: Non avrai altri
dei di fronte ame. Non ti farai idolo néimmagine alcunadi quanto € lassu nel cielo, né di quanto € quaggiu
sullaterra, né di quanto é nelle acque sottoterra’ (Es 20, 2-4). Dio si rivolge con queste parole a gruppo di
discendenti di Abramo, fuggiaschi riluttanti guidati da Mosé — anche lui inizialmente ben poco entusiasta
dell'incarico —, che ha convocato ai piedi del monte Oreb/Sinai affinché ascoltino la sua proposta di aleanza.
A gueste parole si farisalire anche la proibizione di rappresentare Dio con immagini di qualunque genere.
Rispettata rigorosamente ancora oggi sia dall'Ebraismo che dall'lslam, essa non haimpedito, invece, a
Cristianesimo di colmare le chiese di dipinti e, piu tardi, di sculture, raffiguranti personaggi biblici, scene
evangeliche e Dio stesso, cosicché si puo dire che I'arte occidentale e stata per molti secoli soprattutto arte
sacra.

Comes e arrivati da questa divina proibizione ala Cappella Sistina? Attraverso quali battaglie teologiche (e
non solo) si e giunti all'adorazione delle icone e alle chiese bizantine completamente affrescate? Se la
rappresentazione di Dio inizia proprio con il cristianesimo, dobbiamo riconoscere che la nostrareligione ha
completamente tradito il comando divino? A questa e a molte atre domande risponde in un libro
straordinario, Leimmagini di Dio. Una storia dell'Eterno nell'arte, pubblicato recentemente da Einaudi,
Francois Boespflug, domenicano e storico dell'arte, che ha dedicato piu di trent'anni allo studio di questo
tema sconfinato. Percorrendo la storia delle raffigurazioni cristiane di Dio, dalle origini ai giorni nostri,
appoggiandosi a un enorme corredo di immagini e utilizzando un linguaggio chiaro e disteso, Boespflug
accompagnail lettore in un viaggio storico-teologico di grande interesse. E poiché il libro ha, come afferma
['autore, I'ambizione di essere usato anche come manuale, e corredato da un eccezional e apparato
bibliografico.



https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/arte-e-religione-una-storia-finita
https://d10.doppiozero.com/michela-dallaglio
http://www.einaudi.it/libri/libro/fran-ois-boespflug/le-immagini-di-dio/978880621132

el Frar-:gms Bnespﬂug -
- "-'_-'LE IMMAGINI DI DIO

’Una E‘Inriade 'Etemarmil arte

Percorrendo la storia delle raffigurazioni di Dio, lo studioso domenicano dipana anche la complessa
evoluzione dellariflessione teologica che di secolo in secolo influenzeral'arte. Scopriamo cosi le ragioni
della"differenzacristiana’ rispetto a Ebraismo e Islam per quanto riguarda la rappresentazione del divino. La
prima, fondamentale, e teologica, ed é lafede nell'incarnazione di Dio: poiché Dio in Gesu si e fatto carne, ha
introdotto la corporalita dell'uomo nellarealta divina, noi possiamo immaginarlo anche fisicamente,
rappresentarlo senzatimore di umiliarlo, poiché nel suo assumere la nostra carne I'ha elevata e, per cosi dire,
divinizzata. Maqual €il volto di Dio?"Dio non havolto perché li hatutti. E li hatutti perché non ne ha
nessuno in esclusiva" sostiene Raimon Pannikar (Raimon Pannikar e Pinchas Lapide, Parliamo dello stesso
Dio?, Jaca Book, 2014). Tuttavia Gesu ha detto a coloro che gli chiedevano di mostrare loro il Padre: “ Chi ha
visto me, havisto il Padre" (Gv 14,8). In Gesu, Dio ha non solo un volto ma ha anche una storia umana,
vicende che possono essere narrate, famiglia, amici. "Finché Dio e invisibile non si devono fare immagini di
Dio, maa partire dal momento in cui Dio si ereso visibile nellapersonadi Gesu, si € autorizzati a produrre
delleimmagini di Dio in Gesu", € questo il principio enunciato da Giovanni Damasceno e citato daF.
Boespflug in un altro suo libro, II pensiero delle immagini (Edizioni Qigajon, 2013), in cui, conversando con
lafilosofa Bérénice Levet, si interroga sulla possibilitadi ritrarre Dio e sul senso di tale operazione.

Caduto il divieto della rappresentazione del sacro in forma umana, le immagini dilagano nel mondo cristiano


http://www.jacabook.it/ricerca/main-aut.htm
http://www.jacabook.it/ricerca/main-aut.htm
http://www.libreriadelsanto.it/libri/9788882273903/il-pensiero-delle-immagini.html

con un intento pratico-missionario: catechizzare una popolazione quas totalmente analfabeta. Grazie ala
semplicita e all'efficacia delle immagini — un linguaggio universale i cui ssmboli erano ben piu noti della
scrittura—, verita anche teologicamente difficili, quali I'incarnazione di Dio o la Trinita Divina, diventavano
comunicabili. Esprimeva chiaramente il legame tra arte e missione Gregorio Magno (540-604) quando
affermava che "tutta |'arte € missionaria perché |'arte insegna e contribuisce al'iniziazione cristiana', come un
libro scritto per essere capito da tuitti.

Dopo aver passato in rassegna duemila anni d'iconografia cristiana, Boespflug osserva che dall'universo
dell'arte contemporanea lafiguradi Dio scompare, mentre resta e trionfa quasi la rappresentazione della
croce. Inrealta, Dio non é solo svanito dall'arte contemporanea: si € anche dileguato dalla cultura
contemporanea. O meglio, se n'é allontanato fino a un orizzonte distante e solo chi lo cercariesce ancoraa
scorgerlo. Dio non e piu un soggetto d'arte, malo € ancora Gesu, soprattutto il Gest crocefisso, perché la
cultura odierna mettendo al centro dei suoi interessi I'uomo e tutto cio che lo riguarda continua a dover farei
conti con la questione della sofferenza umana, e quasi tutti, anche i non cristiani, riconoscono nel Crocifisso
un simbolo universale del dolore, della sofferenzaingiusta.

Parole e immagini per comunicare lafede cristiana— le prime scelte con cura, le altre sincere espressioni di
unafede motivata e colta, profondamente radicata—: e cio che si é proposta di offrire Cristina Uguccioni,
curando per le edizioni ElectaMondadori un libro dal titolo intrigante, La forma di Dio, in libreriain questi
giorni. Mentre Francois Boesplflug indaga come Dio € stato visto, sentito e reso nell'arte, Cristina Uguccioni



http://www.libreriauniversitaria.it/forma-dio-mondadori-electa/libro/9788837094898

esplorainvece nel libro dale curato come Dio s rivelain alcuni brani dellaBibbia, uno tratto dalla Genesi,
gli atri dai Vangeli. Quattordici bellissime tavole che vanno dalla Creazione di Adamo di Michelangelo nella
Cappella Sistina alle due versioni caravaggesche dell'Ultima Cena, passando per Giotto, Piero della
Francesca, Mantegna, Raffaello, e Leonardo accompagnano i testi e laloro eseges.

Lastruttura e I'intento del libro della Uguccioni sono indicati nell'Introduzione: dodici capitoli (€ forse
intenzionale questo numero, cosi importante e simbolico nella religione ebraico-cristiana?), ciascuno diviso
in due parti: "nella prima viene proposto il commento di un passo della Bibbia, mentre nella secondail
commento storico-artistico di un grande capolavoro dell'arte raffigurante quel passo.” L'esegesi ol
commento dei brani sono affidati afilosofi eteologi cristiani trai quali Ermenegildo Manicardi, Albert
Vanhoye, il Cardinale Paul Poupard, per citarne acuni, mentre lalettura critica delle opere e fatta da critici e
storici dell'arte tra cui Timothy Verdon, Antonio Paolucci e Marco Ivan Rupnik (artistafrale cui molte
opere, in Vaticano e nel mondo, figurala decorazione della cappella e della camera mortuaria nell'Hospice
Madonna dell'Uliveto a Montericco di Albinea, a Reggio Emilia).




Nel capitolo dedicato alla Vocazione di san Matteo di Caravaggio, Timothy Vernon cital'auspicio formulato
dal Cardinale Gabriele Paleotti, vescovo di Bologna, nel suo Discorso soprale immagini sacre e profane del
1582: che leimmagini sacre possano anche "compungere le viscere" del fedele, cioé commuoverlo e
coinvolgerlo. Le opere presentate nel volume hanno certamente commosso i loro contemporanei, talvoltali
hanno turbati per laloro audacia, I'innovativita, la capacita di interpretare lafede aldila del gia noto,
rispondendo alla sensibilita degli uomini e delle donne del tempo — spesso, come Caravaggio, anticipandola.
Lanostrasensibilita oggi e diversa, e lo & anche lanostravisione del divino o del sacro (non possiamo piu
immaginare lo Spirito Santo in formadi colomba, per fare un esempio). Il bimillenario rapporto tra arte e
discorso cristiano non si € interrotto ma, come le parole della catechesi appai ono spesso svuotate, quasi
fossero leggermente ammuffite, o troppo connotate per poters rivolgere atutti, anche ad orecchie non
sintonizzate o addirittura ostili, lo stesso problemasi ripropone con le immagini. Come dice Boespflug:
"Bisognerebbe ... ritrovare I'intuizione di papa Gregorio Magno, marivisitandola, ... immaginando nuove
modalita di iniziazione alla Bibbia attraverso opere d'arte ben scelte, senzaridurre la tradizione iconografica
asemplice surrogato.” (Il pensiero delle immagini, pp. 192-193).

Il legame traarte e religione oggi s € decisamente allentato, € diventato meno esplicito, meno descrittivo,
inevitabilmente rispecchiando il rapporto problematico tra gli uomini d'oggi e lafede, ed & pit complesso e
conflittuale di un tempo. In qualche modo, pero, tali due ambiti dello spirito umano condividono o stesso
obiettivo: mostrare non larealta, ma quanto vi stadietro, che e, malgrado cio che ne dice Platone, piti vero
del visibile.

Se continuiamo atenere vivo gquesto spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

|
i i
=
i}

t |

T




