
 

Botho Strauß. L'inizio perduto 
Guglielmo Gabbiadini
28 Gennaio 2014

Nell’Inizio perduto di Botho Strauß – testo del 1992, da poco tradotto in italiano per i tipi di Mimesis (a cura
di Eugenio Bernardi) – le «riflessioni» annunciate nel sottotitolo vertono su un concetto che a una
considerazione sommaria potrebbe apparire anodino. «Beginnlosigkeit», letteralmente l’«assenza di inizio», è
infatti l’argomento centrale della riflessione straußiana. Titolo «geniale» secondo Eugenio Bernardi, curatore
dell’edizione italiana, inseritosi in maniera inattesa nella poliedrica produzione di un autore, classe 1944,
noto a livello internazionale soprattutto per le sue virtù di drammaturgo abile a cogliere per mezzo di sagaci
strutture dialogiche le tendenze profonde della contemporaneità senza il beneficio della distanza storica.

 

 

Osservando da vicino la morfologia del titolo, si ricava immediatamente una tesi – ammesso che di tesi si
possa parlare – fortemente assertiva, si direbbe quasi perentoria: non esiste inizio. Vi è, piuttosto,
un’ineluttabile assenza di inizio, una carenza radicale di principio, di origine. «Beginnlosigkeit», appunto. Il
sostantivo utilizzato – «un vocabolo di invenzione straussiana», sottolinea Bernardi – è tanto ardito
linguisticamente quanto preciso concettualmente. È in effetti capace di trasformare il convenzionale concetto
di «inizio», inteso come atto o processo, in un predicato o attributo generale dell’esistente, un predicato in
absentia, atto a delineare una visione delle cose che rinuncia all’idea che si possa dare – in assoluto – un
inizio cronologico e logico di ciò che è.

 

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/botho-strauss-linizio-perduto
https://d10.doppiozero.com/guglielmo-gabbiadini
http://www.mimesisedizioni.it/Letteratura/Linizio-perduto.html


A supporto di questa posizione, avanzata in maniera recisa sin dal titolo, il testo introduce disinvoltamente il
lettore in una selva di considerazioni desunte dalle più accreditate dottrine della cosmologia e dall’astrofisica
odierne. Con un esibito penchant per tecnicismi acri e di conio recente o recentissimo, si susseguono
annotazioni aforistiche che compendiano (ad uso dei profani?) la «teoria dello stato stazionario» elaborata
negli anni Venti da Fred Hoyle in contrapposizione al modello ben più noto del «Big Bang».
Nell’«Introduzione» al volume, Michele Sinico chiarisce il punto centrale della questione: la teoria di Hoyle
«escludeva» l’idea di un «luogo spaziale e temporale privilegiato, come nel Big Bang, in cui l’universo ebbe
inizio». In tale prospettiva l’«inizio dell’universo» appare «perduto»: «l’universo si espande», «eterno e
immutabile» (pp. 7-8). Ricorrere alla nozione di «inizio» equivale dunque a una fallacia.

 

ph.

Oliver Mark

 

Strauß trapianta questo assunto a vocazione cosmica (e cosmologica) nel terreno dell’estetica e
dell’esperienza estetica, dunque in uno spazio retto dalla categoria della singolarità. Chiama in causa diversi
nomi, da Gottfried Benn a Cesare Pavese, da Josef Albers a Josef Beuys, tutti evidentemente accomunati
dalla distanza reciproca. Il testo di Strauß muove da una tacita convinzione, indispensabile per coglierne le
dinamiche motrici: a livello di macro e microcosmo vigono le stesse leggi. Un monismo epistemico di antica
data e consolidato rodaggio si riaffaccia dunque nel testo straußiano con un lessico aggiornato, calando in un
contesto contemporaneo un approccio conoscitivo che cerca nei risultati di accreditate teorie scientifiche la
via d’accesso a fenomeni, quali quelli estetici, apparentemente distanti. Con inopportuna approssimazione si
potrebbe evocare – per analogia tecnica e strutturale – lo «Zibaldone» leopardiano. Mentre per una maggiore



equità si dovrebbero ricordare certi diari di poeti-scienziati del primo Ottocento tedesco, mossi dalla «libido
scientiae» e magistrali nella loro manieristica farraginosità (sia lecito pensare a Novalis o, prediligendo la
finzione, a Faust).

 

Per capire in che modo Strauß trasformi la ricerca del principio ultimo e originario in un alternativo
programma estetico basti questo esempio: «Si cerca l’interazione unitaria, l’unità della natura. La gravità in
primo luogo, poi l’energia nucleare forte, milioni di milioni più forte della gravità. [...] Ma qual è l’energia
unica, quella che viene prima ed è insita nelle quattro energie elementari? Ebbene, dicono certuni, se c’è un
elemento primo e unico, si dovrà pur arrivare a scoprirlo. L’inizio del mondo che è nascosto dentro il mondo
stesso e che fino ad oggi nessuno è riuscito a scoprire. [...] Altri contestano che si giunga a tanto e si arrivi a
possedere in una formula l’elemento primo e unico. [...] Se però contro ogni aspettativa si arrivasse a cogliere
l’unità della natura, allora, dopo quest’ultimo e supremo atto conoscitivo, dovrebbe iniziare un grande
rallentamento, un afflosciarsi dell’attività della mente: quell’elemento primo e unico prenderebbe possesso di
noi e fonderebbe tutto in un’unità» (pp. 43-44).

 

Contro l’unità, l’uno e l’unicità; a favore di una dispersione proliferante – le coordinate ideologiche che
orientano il discorso straußiano sono palesi ad ogni sua pagina. Le conseguenze riguardano anzitutto la
strutturazione concreta del testo: impensabile una diegesi lineare: se non vi è inizio, le storie non hanno
inizio; non vi sono storie dell’inizio; non vi sono storie dell’origine; non vi sono storie originali. Solo
rielaborazioni, adattamenti, un continuo rimestare. Contro la valorizzazione romantica della creazione
originale e del genio creativo, già Walter Benjamin scriveva nel saggio «Il narratore» che l’«arte di narrare
storie è sempre quella di saperle rinarrare ad altri». Ma su questo aperçu Strauß stende un’ombra scura: l’arte
deriva solo da altra arte; le storie nascono solo da altre storie. La differenza del «nuovo» non è una categoria
da prendere in considerazione. Più coerente, invece, sarà proporre un’espansione di eterogenei materiali
montati a collage, in stereofonia.

 

Così si mostra infatti il testo dell’Inizio perduto: come un vasto organismo che vive di frammenti di pensiero
e brandelli di racconto separati da uno spazio bianco che, come nota Bernardi, «non è sempre facile da
attraversare» perché chi legge «non è rassicurato da un racconto che lo prenda e lo seduca»; quel bianco «può
essere una trappola, offrire pensieri da proseguire per conto proprio, o non significare nulla, solo
un’incertezza o la perplessità dello stesso autore» (p. 136 sg.).

 

Nella dimensione inarticolata del bianco si affaccia, a sorpresa, una terza persona (al maschile) che solo a
stento può inseguire un suo percorso di creatività. Essa si fa largo tra una desolata molteplicità di citazioni,
echi, ecfrasi e descrizioni scientifiche che impongono talvolta reazioni di rigetto. Eppure, in questo sforzo,
tale soggettività offre al lettore notevoli pezzi di bravura, come con il «tramonto» finale, in cui gli attributi
cromatici si svincolano dalle forme ben delineate del paesaggio e nella loro purezza di «macchie» assumono
valore autonomo: «Nel grigio del cielo che stava impallidendo si scorgeva la lunga risacca, piccole
increspature di onde, le stesse che l’acqua scava nella fanghiglia e che il vento getta sulla sabbia, tenui,
morbide e smorzate e con marezzature delicate e informi che si fondevano una nell’altra come fossero creme
colorate, di un colore azzurro pallido e turchese argenteo» (pp. 131-2).  

 



 

Cosa resta dell’opera d’arte, del suo «fondamento», se inizio non c’è, se può darsi solo ri-elaborazione? La
risposta del testo di Strauß muove in direzione del «conflitto». Un conflitto, definito a più riprese «lotta», tra
la memoria dell’ovvio e del vieto, da un lato, e le possibilità dell’inarticolato, dall’altro; una lotta tra lo
stereotipo e l’informe, tra la «linea» e la «macchia». Della figura in terza persona che punteggia il testo si
legge infatti: «Si ribellava contro ogni abbozzo che di colpo gli si presentava come qualcosa che già
conosceva, qualcosa a cui era preparato e per cui aveva già pronto il modo di inquadrarlo; quello che voleva
era il TESTO prima della scrittura, il messaggio prima del codice, la macchia prima della linea, quello che
desiderava era un modo di comprendere le cose che scivolasse via all’infinito e sulle cui onde la mente
potesse lasciarsi andare senza meta e senza dover trarre delle conclusioni, senza figurazioni premature, quello
che desiderava erano frasi che diffondessero un’eco, un alone, frasi che immediatamente precipitassero a
vicenda nell’oblio» (p. 25).

 

Ciò che per Lord Chandos, il crucciato protagonista della celebre Lettera di Hofmannsthal, appariva come la
più terribile delle maledizioni, ritorna qui come meta del desiderio. In questa poetica, la verticalità lineare di
«conclusioni» e «figurazioni» ben articolate non può che risultare spregevole rispetto all’orizzontalità
disinibita e irriflessa di un’«eco» effimera o alla melodia di un’onda in espansione che scivola via
«all’infinito».

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





