
 

Lettere a Romeo Castellucci | Parsifal 
Massimo Marino
16 Gennaio 2014

Chi è Romeo Castellucci e perché Bologna gli dedica una rassegna che va da gennaio a maggio?
Doppiozero chiede a organizzatori culturali, artisti, critici, pensatori, scrittori, spettatori di tratteggiare la
figura di questo esploratore del contemporaneo (nel catalogo ebook di doppiozero segnaliamo il prezioso
saggio di Oliviero Ponte di Pino Romeo Castellucci & Socìetas Raffaello Sanzio). E trae dagli archivi
testimonianze di sguardi storici sul suo labirintico lavoro.

 

Tali “Lettere a Romeo Castellucci” saranno pubblicate sulla nostra rivista punteggiando il progetto
dell’assessorato alla cultura bolognese E la volpe disse al corvo. Corso di linguistica generale, realizzato
con la Socìetas Raffaello Sanzio e con la cura di Piersandra Di Matteo. Inizia il 14 gennaio, con la regia del
Parsifal che inaugura la stagione del teatro Comunale a cento anni dalla prima italiana dell’opera di
Wagner. Continua con performance, concerti, incontri, spettacoli composti con materiali di creazioni di anni
vicini e lontani, e culmina con una laurea honoris causa in Discipline della Musica e del Teatro conferita dal
Dipartimento delle Arti dell’Università. Leggete il programma completo e le notizie sul sito
elavolpedissealcorvo.it. Aspettiamo anche vostri messaggi, all’indirizzo info@doppiozero.com.

 

 

È un lungo viaggio nel mito attraverso le seduzioni della musica, il Parsifal di Romeo Castellucci. Ha aperto
la stagione del Teatro Comunale di Bologna, dando il via anche al progetto E la volpe disse al corvo,
dedicato da Bologna all’artefice della Socìetas Raffaello Sanzio. Questo spettacolo (con la collaborazione
drammaturgica di Piersandra Di Matteo) è un percorso accidentato, fantastico, doloroso, che porterà su strade
desolatamente e radicalmente contemporanee, simili a quelle che percorre l’uomo perso nella folla.

 

Nel bosco della ferita

 

Inizia con un giudizio storico, rappresentato dallo sguardo di Friedrich Nietzsche, che aborrì la “musica della
compassione” di quest’ultima opera di Richard Wagner. Un ritratto pensoso del filosofo è proiettato su un
sipario che occulta la scena durante il preludio. Come i suoni iniziano a disegnare, sotto la bacchetta sicura di
Roberto Abbado, caratteri, timbri e motivi che ritorneranno, e a riavvolgersi in spire che toccano i limiti
esterni della dissonanza per rifarsi cullanti, liquidi, avvolgenti, indiscutibili, così un grande pitone albino
appare come orecchino del filosofo, a riportare il pensiero a una natura e a un errare spiraliforme, labirintico,
sacrale, che è veleno e antidoto, farmaco, respiro e soffocamento, movimento e ritorno.

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/lettere-romeo-castellucci-parsifal
https://d10.doppiozero.com/massimo-marino
http://doppiozero.com/content/romeo-castellucci-societas-raffaello-sanzio
http://www.elavolpedissealcorvo.it/
mailto:info@doppiozero.com
http://www.elavolpedissealcorvo.it/


 

 

La scena si apre su un bosco tetro e immobile, squarciato da improvvisi raggi di luce. Insieme quadro
iperrealista e favola tenebrosa, ipercitazione e humus, natura dirompente e piante di plastica. Le voci dei
cavalieri del Graal le cogliamo ben prima di vederli, mimetizzati, trasformati in tremebondi esseri che si
distinguono con fatica, annullati da una pena, un timore, uno smarrimento panico. Respira questa foresta
come un petto largo, come un ventre placido. Contorna a poco a poco altre immagini che si definiscono dai
racconti del cavaliere Gurnemanz, dalla voce attonita e profonda (Gábor Bretz), dal dolore squillante della
ferita del re Amfortas (Detlef Roth): Kundry, la bianca e l’impura, seduttrice e curatrice, quella che ha aperto
la carne e che la lenisce con unguenti orientali; un ramo d’oro; efflorescenze; un grigio cane lupo che spicca
nel verde dominate; il re malato, sanguinante, e il suo progenitore Titurel, stremato; un giovane vestito come
noi, Parsifal (Andrew Richars), che non conosce il proprio nome, che estrae, dal folto delle piante, uno
scheletro di delitti passati, archeologici, alle spalle del quale le luminose corolle del bosco si ritraggono in
tempesta cosmica, come antimateria, rivelando una squadra di disboscatori, fronde incenerite, la foresta
pietrificata.

 



 

Diventa un bunker, il castello del Graal, con archi in cemento e spezzati teatrali, il ridotto di un manipolo di
soldati mimetizzati, simili a giapponesi che continuano la guerra nella giungla, sotto fredde linee di luci al
neon e qualche resto di fronde, drappello maledetto alla Full Metall Jacket, reduci di qualche Desert Storm
senza mai fine. Somiglia a un grande deposito che palazzo, e si trasforma in un’altra delle visioni che
Castellucci accende: sembra, improvvisamente, il Cenacolo di Leonardo svuotato delle figure, devastato.

 

Musica e immagini che si abbandonano al flusso dei suoni e creano derive per l’occhio, che diventa arbitro e
imputato. Il Graal rimane solo come l’ombra di uno sguardo, di un occhio, aureola scura che invade la scena
simile a ostia nera, a corpo-di-Cristo assente. Si rivela dopo un’ostensione solenne, l’apertura dello scrigno,
che è solo un telo bianco, con un apostrofo o una virgola nera disegnata sopra, che nulla rivela e tutto cela,
ma pulsa iridiato di sfumature infinite, traslucide, aurorali, brillando e opacizzandosi, annullando ogni
fulgore, vera tavolozza per la costruzione immaginale dello spettatore simile ai quadri di Rothko, il pittore
amatissimo da Castellucci. E poi dilaga quell’ombra nera.

 



 

Nulla capisce Parsifal: dove sia, cosa avvenga, chi egli stesso sia. Si aggira solo, alla fine, in cerchio verso il
buio, ora spoglio, nostra controfigura incapace di fare le domande che scioglierebbero i misteri del mito.
Prima tra tutte: chi sono io stesso, qui, ora, sempre?

 

Tra i veleni del mago

 

Il secondo atto è introdotto dalla proiezione delle composizioni di alcuni elementi chimici tossici che scorre
durante l’intervallo. Nel reame del mago Klingsor (Lucio Gallo) siamo in un vecchio mondo malato,
avvelenato. Da lì deriva la ferita che tormenta Amfortas, che rende inefficace il regno del misterioso, mistico,
invisibile, vuoto Graal. Un filo rosso di sangue che collega le scene e si profila da un’Origine du monde
vivente alla Courbet, offerta impudica come un’esplosione allo sguardo dopo l’Introibo del mago, un
direttore d’orchestra col braccio moltiplicato, con la mano sdoppiata dalle (belle, efficaci) proiezioni 3D di
Apparati Effimeri. La musica cerca, la musica sospende, la musica incanta, avvolge, trasporta. La musica
seduce. Inganna. Rivela.

 



 

Perché, tra quei corpi sbiancati in bagni cloridrici di donne offerte come merce in un bondage estremo,
Parsifal, in lungo dialogo con Kundry che tiene come Marina Abramovic il pitone intorno a un braccio, Eva e
Maria, Parsifal, il purofolle il senzanome, scoprirà il mistero della sua nascita, l’amore tra la donna e il
cavaliere suo padre, la morte di lui in duello, la disperazione di lei, il proposito di tenere il figlio lontano dalle
armi. E mentre sta per ripetere il rito dell’origine, con quella parte sconosciuta di sé che lo rammemora - Es,
Anima - e rivediamo l’accoppiamento ancestrale alle spalle del giovane e della donna selvaggia, lui si sfila, si
sottrae all’abbraccio di lei, in quella luce incerta, sotto i lampadari collassati di Klingsor, con spettri di donne
sospesi nell’aria del salone di feste desertificato. E lei, Kundry, non può fare altro che scrivere sul muro,
come in Amleto, come in Giulio Cesare, come in qualche episodio della Tragedia Endogonidia della
Raffaello Sanzio. Verga, con vernice nera, la frase ANNA, ME, NOW, TIED, Anna, Io, Ora, Legata. Io,
Anna Larsson, l’intensa cantante, ora, legata. I personaggi ritornano persone. Mentre Parsifal scioglie da una
corda una fanciulla schiava del mago.

 

Precipitiamo dietro il velo, ora, in questo teso finale secondo. Non nel misticismo ma nella presa di coscienza
del sé, animus e anima, es e ego, caduti dal mito nel mondo, a recuperare una lancia che ci raccontiamo possa
risanare la ferita. Perché senza storie, favole, finzioni, comunque non possiamo sopravvivere nei giorni grigi
che ci aspettano.

 

In cammino come fiumana

 

Il finale, nel deserto dei cavalieri spossati dalla ricerca di un lenimento del peccato che non sembra arrivare, è
un camminare continuo. Prima, di esseri simili a ombre; poi, di corpi, tanti corpi, forse cento, di età e sessi
diversi, vestiti come tutti noi oggi, sotto un cielo di stelle che si ritraggono. E gli spettatori, anche loro,
vengono chiamati in scena, illuminando la sala del teatro mentre una città verticale, simile per certi versi  a
una Google Map, scende a occultare le stelle. Una marcia sul posto, su un tapis roulant, verso la speranza di



una redenzione che più probabilmente ci lascia soli nella folla, con felpe, camicie azzurre, giacche, gonne,
camicette a scacchi, ombre di quello che banalmente siamo. Senza Graal. Senza volto.  La musica ancora si
scompone e si ricompone, diventa marcia funebre e aspirazione a una pompa ufficiale, a una volontà,
definitivamente perdute.

 

 

Dietro ci siamo noi, uomini e donne del ventunesimo secolo, nell’immaginazione di un grande artista, Romeo
Castellucci, che ci chiama alla responsabilità dello sguardo e di quella solitudine in pubblico che chiamiamo
contemporaneità. Ci chiede, per il nostro errare, di prendere il via dall’arte, trasformata in avventura abissale,
labirintica, senza consolazione, dell’occhio, della mente, dell’anima. La lancia che l’ha aperta, qui non può
risanare la ferita. Può solo testimoniarla come palpito, come lacerazione. Come ci suggerisce Castellucci, con
le foglie silenti e in tempesta, con la chimica della seduzione, con il vuoto che veneriamo, che cerchiamo, per
il quale ci muoviamo, e che non sappiamo (più? ancora?) nominare.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



