DOPPIOZERO

L ettere a Romeo Castellucci

Massimo Marino
11 Gennaio 2014

Chi € Romeo Castellucci e perché Bologna gli dedica una rassegna che va da gennaio a maggio?
Doppiozero chiede a organizzatori culturali, artisti, critici, pensatori, scrittori, spettatori di tratteggiare la
figura di questo esploratore del contemporaneo (nel catalogo ebook di doppiozero segnaliamo il prezioso
saggio di Oliviero Ponte di Pino Romeo Castellucci & Societas Raffagllo Sanzio). E trae dagli archivi
testimonianze di sguardi storici sul suo labirintico lavoro.

Tali “ Lettere a Romeo Castellucci” saranno pubblicate sulla nostra rivista punteggiando il progetto

dell’ assessorato alla cultura bolognese E la volpe disse al corvo. Corso di linguistica generale, realizzato
con la Societas Raffaello Sanzio e con la cura di Piersandra Di Matteo. Iniziail 14 gennaio, con la regia del
Parsifal che inaugura la stagione del teatro Comunale a cento anni dalla prima italiana dell’ opera di
Wagner. Continua con performance, concerti, incontri, spettacoli composti con materiali di creazioni di anni
vicini e lontani, e culmina con una laurea honoris causa in Discipline della Musica e del Teatro conferita dal
Dipartimento delle Arti dell’ Universita. Leggeteil programma completo e le notizie sul sito

elavol pedisseal corvo.it.

Aspettiamo anche vostri messaggi, all’indirizzo info@doppi ozero.com.



https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/lettere-romeo-castellucci
https://d10.doppiozero.com/massimo-marino
http://doppiozero.com/content/romeo-castellucci-societas-raffaello-sanzio
http://www.elavolpedissealcorvo.it/
http://info@doppiozero.com.




Romeo Castellucci inventa visioni magmatiche, simili aquadri in movimento scenico, con unaforte
componente figurale, perfino pittorica, subito messain crisi, fatta esplodere o implodere, caricata di anticorpi
che rendono impossibile qualsiasi cristallizzazione. Con uno sguardo prospettico, possiamo ormai avvicinarlo
all’operadi un altro grande rinnovatore del teatro italiano: quelladi Carmelo Bene. Sono i due nomi cruciali
del secondo dopoguerra, i caposcuola, gli iniziatori. Bene radicalmente ha sottratto il teatro alla vecchiaidea
di testo da mettere in scena, introducendo le acquisizioni delle avanguardie, rivendicandone la natura di atto e
di assoluta presenza.

Castellucci ha portato le arti della scena oltreil teatro, oltre la rappresentazione, ancor piu addentro nei
vortici che apre quella che Guy Debord ha chiamato |a societa dell o spettacolo globale. Una caratteristica che
associa due creatori (piu che registi, piu che drammaturghi) cosi differenti € quelladi aver rotto con qualsiasi
scuola e di aver perseguito strade personali, quindi di aver fondato tendenze, senza riconoscere a nessuno il
privilegio di allievi. Sono stati sperimentatori totali: alaricerca delle possibilita piu antiche e arcaiche del
teatro e di quelle piu contemporanee, ne hanno riscoperto (o reinventato) la natura di shock elettrico che
percorre un’ assemblea ormai irriducibilmente di individui, coltivando la creazione scenica come turbamento,
sogno, riflessione immaginale.

Mai paragoni servono a poco, e quello con Bene e utile solo per marcare I unicita, perfino la solitudine,
imitatissima, di Castellucci nel panorama italiano. Non ci sarebbe stato gran parte del nuovo teatro degli anni
Novanta e del nuovo secolo senza alcuni suoi lavori fondamentali, come il dirompente Amleto autistico e
masochistadel 1992. Il suo personale «teatro della crudeltd», che riprende e reinventa quello propugnato da
Antonin Artaud, applicandolo a una societa dominata dall’ immagine e non piu dalla parola, € stato stimolo
per unaliberazione dei linguaggi, e per unaloro radicalizzazione.



Con Castellucci —in un lungo cammino iniziato con la sorella Claudia, con Chiara Guidi (e in principio con
Paolo Guidi) agli inizi degli anni Ottanta del secolo scorso — laregia diventainvenzione drammaturgicae
matericafuori dall’ intrattenimento, dalla didascalia, dalla narrazione, dalla satira, dalla facile emozione.
Diventa graffio d’ artista che si inoltra per sentieri accidentati, come dentro un bosco o un labirinto, creando
un paesaggio di immagini, di emozioni forti, di associazioni e idee che spesso colpiscono i livelli piu
profondi del sistema nervoso e della psiche. Creale condizioni per un’ esperienzatotale; rapisce senzafornire
facili chiavi di uscita. Il filo d’ Arianna, il sentiero giusto dovratrovarlo chi guarda, chi ascolta, chi respira
insieme con le sue invenzioni e se ne lascia assorbire.

Siamo fuori da un teatro rassicurante, che prevede spettatori pigri, impegnati solo a decifrare le scorciatoie di
superficie dellatrama o dell’ esecuzione. Castellucci fa proprial’ eresia delle avanguardie: con il teatro, con
I"arte, non ci si distrae; s sprofonda nel mondo, nella materia, nelle relazioni e nelle loro infinite concrezioni,
anche sociali.

Diplomato proprio qui a Bologna, non in una scuola di teatro ma all’ Accademiadi Belle Arti, inizia, con i
suoi compagni di avventura della Societas Raffaello Sanzio (nome omaggio a fulgore della bellezza), con un
teatro irriverente, «sregolato» (fuori delle regole conosciute), barbarico e apparentemente ingenuo. E, subito,
pone due problemi: quello dellalingua, daricreare, dareinventare, daritrovare, con Kaputt necropolis (1984,
firmato da Claudia Castellucci) e quello dell’immagine, con Santa Sofia. Teatro Khmer (1986),
sull’iconoclastia e larivoluzione che macera cadaveri. Siamo immersi nell’immagine, che pervade le nostre
vite: bisogna partire da un atto di cancellazione, di rifiuto, e al’ opposto da uno sprofondamento in essa, per
ritrovare qualcosa. Questa € una delle fervide aporie che accompagnera tuttal’ attivita dell’ artefice: prendere



atto dello stato del presente, accettarne il peso, metterlo in scena saggiandone le possibilita di esplosione. Tra
I’immagine pervasiva e la sua negazione non € possibile sintesi ma un accidentato percorso dentro, di lato,
sopra, afondo, un’ esperienza che s traduce insieme in sprofondamento, distacco e forse coscienza. Oltre
ogni facile, rassicurante, falsa, apparente comprensione.

Aporie che generano un cammino lucido: una discesa nei miti piu antichi, precedenti I'invenzione del teatro e
dell’ attore, in cercadi atti assoluti, sciolti da ogni relativismo, fondanti, con gli spettacoli di fine anni Ottanta
inizi Novanta, un cammino quasi esoterico in miti mediorientali con Inanna, Gilgamesh, Iside e Osiride. Poco
dopo inizia un percorso nellafavolatrasformatain labirinto psichico, che gli spettatori devono percorrere in
un reale processo di pericolo, smarrimento e catars (ricordiamo solo Hansel e Gretel e Buchettino).
Parallelamente procede una creazione basata su «libri» fondanti della nostra cultura, come Amleto, Orestea, il
Giulio Cesare di Shakespeare, Genes, allaricercadel corpo mistificato, del corpo sacrificato, del corpo
esaltato e negato, ridotto aimmagine, maschera pubblicitaria dietro la quale «il fragile, minuto corpo umano
continuala sua precaria esistenza, e il geometrico splendore delle girls copre le lunghe file degli anonimi
ignudi condotti allamorte nei Lager o le migliaiadi cadaveri martoriati nella quotidiana carneficina delle
autostrade» potremmo dire seguendo una suggestione di Giorgio Agamben in La comunita che viene (1990).
L’ attore € il medium, quello che assume su di sélamascheradi Lucifero, lamaledizione del dover fingere,
essere altro da sé, per diventare capro espiatorio. 1l testo diventa mito, partitura, test di sopravvivenzadi una
civilta.

Sono a meno dellameta del racconto, e mi rendo conto di avere uno spazio insufficiente per rendernei
ricchissimi, articolati sviluppi. Arrivala Tragedia Endogonidia (2002-2004), un ciclo di undici spettacoli
legati adieci cittd, cheisolal’ eroe della tragedia attica togliendogli di torno il coro, come e nella nostra
societadi solitudini. E alloragquel protagonista diventa un soggetto comune, un eroe paziente, in un affollars
di simboli e redtafatte di crocifissioni in quotidiani abitacoli di auto, in scellerati patti della storia, in venti di
guerra esemplificati da carri armati che irrompono su dune di sabbia popolate di donne guerriere, in nere,
minacciose figure, in sprofondamenti ancestrali o futuribili.... Castellucci non pone limiti allafantasiae ala
tecnica scenica: uno spettacolo (una parte dell’ episodio di Marsiglia) € un palcoscenico intero che s
trasformain quadri cangianti di colore, simili a opere dell’ espressionismo astratto. In altri sul palco vivono
animali, forze biologiche irriducibili a ogni drammaturgia.



E poi vengono ladirezione della Biennale Teatro di Veneziadel 2005, con un’immersione strabiliante in
spettacoli fuori dei canoni, Hey Girl! (2006), la Divina Commedia (2008), con un Dante precipitato nei grigi
o sulfurei gironi della dannazione o dellamediocrita del nostri giorni. Rivivono, in immagini abbacinanti, il
teatro primordiale e quello borghese, dilaniati, trasformati in suggestioni e in minacce visive, fisiche,
acustiche, profonde come sonde nell’ umano e nei suoi limiti.



Commedia Purgatorio

Poi il ciclo sul Velo nero del pastore, il piu recente, ancorail sottrarsi dell’immagine e il consistere in essa,
che divide con uno spettacolo come Sul concetto di volto nel Figlio di Dio (2010). Arriviamo allo
sprofondamento in Rothko e in Holderlin degli ultimi spettacoli, e nel recupero dell’ interesse per I’ operain
musica, che avevainiziato aesplorare nel 2000, su stimolo di Frie Leysen, ai tempi in cui questa straordinaria
organizzatrice dirigevail KunstenFestivaldesArts di Bruxelles. Fu lei acommissionare Il combattimento di
Tancredi e Clorinda di Monteverdi. Ne usci un’ opera proiettatatragli antichi cavalieri e un reparto di
ginecologia, tralamusica barocca e lavariazioni pulviscolari di Scott Gibbons. Poi ¢’ e stato Parsifal ein
futuro ci saranno altre regie di opere, per nuove esplorazioni.



concetto del volto di Dio. Ph. Klause Lefebvre

Chiudo, riprendendo una mia considerazione sul recente The Four Seasons Restaurant. Le immagini, sembra
dire Castellucci, contengono tutto, tutto cio che volete trovarci (e Rothko lo insegna). Bisogna liberarsi da
esse, e affondarci. L’ artista deve sparire ed & necessario. Sogno iconoclasta e viaggio immaginale. Dopo le
tante spiegazioni fornite per difendere il suo Sul concetto di volto nel Figlio di Dio dagli attacchi dei
tradizionalisti cristiani (e non solo), il registaritorna a chiedere a me spettatore di farei conti con le mie
proprie visioni. Il teatro per lui diventarito profondo, sfida all’intelligenza per capire, trasversalmente, i
tempi che viviamo, dolorosamente inseparabili dallafalsificazione e dallaforza dell’immagine. Ci mette a
cimento con una cerimonia segreta di figure che verranno rivelate solo da un lavorio profondo della psiche,
con il rimpianto per I’impossibilita, nei nostri tempi, dell’ assoluto dellatragedia, della cura di una comunita
intorno all’ individuo, abbandonato solo nel suo errare.

Chiudo con un ritratto dell’ artista contenuto in un’ affettuosa lettera di Frie Leysen, pubblicatain Epitaph
(ubulibri, 2003):

[...] nellamiatesta ¢’ € una grande confusione quando si tratta di enunciare e aggregare delle parole sulla
profonda impronta cheil tuo lavoro incide in me...

Perché questaimpronta non ha contorni. E movimento: perturbazione. Emozione violenta e diffusa agitata da
domande incessanti, da contraddizioni insolubili. [...]

Romeo, tu sei per me certamente I’ artista che assale |e zone piu oscure della natura umanadi ogni individuo,
raggiunto persona mente in un ambito collettivo.

Dal programma di sala di Parsifal, edizioni Pendragon, Bologna 2014 (in collaborazione con Teatro
Comunale di Bologna)



Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

