
 

Il mondo-immagine e l’insieme vuoto 
Fabrizio Migliorati
9 Gennaio 2014

In L’insieme vuoto. Per una pragmatica dell’immagine (Johan & Levi, 2013) il filosofo Federico Ferrari
propone una riflessione su di una possibile nuova modalità del guardare, che parta dalla singolarità e dal suo
spazio vuoto.
Il testo si prospetta come una raccolta di frammenti programmatici, non omogenei, provenienti da molte
storie e da visioni che si sfiorano là dove le due superfici convesse chiamate a partecipare dell’azione,
l’occhio e il mondo, accennano un contatto: l’immagine. Imprevedibile momento che ci coglie impreparati e
che illumina, fa vedere, come avviene con la parola poetica. Come un’immagine. Un’immagine vissuta,
quindi, come sintomo, come «segno inatteso, non familiare, spesso intenso e sempre disruptivo, che annuncia
visivamente qualcosa non ancora visibile, qualcosa che non conosciamo ancora ».

 

Luca Caccioni, Overlaps, pigmenti e grafite su acetato

 

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/il-mondo-immagine-e-linsieme-vuoto
https://d10.doppiozero.com/fabrizio-migliorati
http://www.johanandlevi.com/scheda.php?libro=35


Il deambulare cittadino da flâneur, o da forcené, o il semplice insistere seduto su di una poltrona, si
dimostrano essere momenti epifanici poiché in questi instanti vi sono immagini che scaturiscono dal flusso
continuo e ininterrotto della vita per infrangersi sulle nostre vite. L’immagine è quindi l’incidenza del
quotidiano, l’invisto velato dal cliché che serba la memoria del futuro. La scrittura che deve misurarsi con
l’immagine, e che l’autore assume coscientemente fino al termine, non può quindi che essere una scrittura
frammentaria, percorsa da fremiti laterali che parallelizzano la vita in una geometria che risulta sempre
irregolare. Una scrittura fatta di incastri, di sovrapposizioni e di luoghi vuoti: una scrittura che si spazia sulla
superficie delle immagini.

 

Se il problema delle immagini è il fulcro della trattazione, il percorso intrapreso da Ferrari fa sì che ci si
focalizzi, in particolar modo, sulla pragmatica dell’immagine intesa come ritmo, come rapporto ritmico tra
parole e immagini. Non risulta, però, essere il legame tra immagine e parola a rappresentare il tema centrale
del libro, ma una riflessione che si assume il dovere di sentire e di cogliere il ritmo che questi due poli
contribuiscono a creare. Una metrica, quella del mondo contemporaneo, che si rivela essere una metrica
libera, slegata da una grammatica fissa e capace di essere continuamente innovativa.

 

Il problema di una pragmatica dell’immagine è, quindi, per l’autore, un’interrogazione sull’ontologia stessa
di questo concetto. L’immagine, nel mondo contemporaneo, non possiede più le caratteristiche che essa
godeva nel mondo romano o in quello medievale. L’immagine ha subito un cambiamento di statuto e, in
questo modo, anche il rapporto che si instaura tra lo spettatore e l’immagine stessa si è dovuto,
necessariamente, modificare.
Lo sguardo deve quindi necessariamente fare i conti con la propria disseminazione e, di conseguenza, la
metrica che lo regola non potrà che essere una metrica “singolare-plurale” (immediato è il riferimento al
filosofo e amico Jean-Luc Nancy e al suo testo, pubblicato nel 1996 per i tipi della Galilée, intitolato Être
singulier pluriel).

 

 



 

Ma che cosa vuol dire l’autore quando parla di “insieme vuoto”? Derivando questa terminologia dalla teoria
degli insiemi, Ferrari è qui a significare ciò che sottende a tutte le visioni possibili, «il nulla che è anche
qualcosa» (Ivi, 12), ciò che è comune alla pluralità delle visioni. Il comune, lo sguardo, «ciò che ci precede e
che resta aperto al di là di ogni visione possibile, di ogni immagine data» (ibidem). Lo sguardo si rivela
quindi essere un grumo che perdura sia nell’orgiastica proliferazione delle immagini contemporanee, sia
dopo la catastrofe che queste immagini hanno prodotto.

 

E il nostro mondo è il mondo-immagine heideggeriano, dove «la cosa sta così come noi la vediamo». Questo
mondo è il «grande film della nostra epoca» (Ivi, 15) che non è semplicemente il supporto sul quale possiamo
proiettare sogni, pensieri, esistenze. «Il mondo-immagine è il nostro spazio comune» (ibidem), già e sempre
sazio, irriducibile, nel quale siamo contemporaneamente dentro e fuori, da una parte e dall’altra. Nastro di
Möbius, luogo paradossale, affermazione-negazione, il mondo-immagine è il depotenziamento dei dualismi,
il venir meno di un muro-contro-muro. Non è più possibile guardare al mondo contemporaneo assumendo
una posizione cartesiana che ci assicuri delle posizioni chiare e comode di un “dentro” e di un “fuori”. La
presa di posizione di Ferrari è chiara: bisogna attivare una scrittura che si situi alla superficie, che non porti
altrove se non lì, sulla pelle delle cose, riportando tutto – ma davvero tutto – a livello dei sensi. Essere
all’altezza della superficie. Un compito profondamente arduo.

 

Ferrari intraprende in questo libro una breve storia dell’immagine e dell’uomo facendo coincidere, nelle
grotte di Lascaux, l’homo figurans e l’homo sacer, l’uomo che sa disegnare e quello in grado di donare la
sacertà e, cioè, di separare qualche cosa dalla comunità degli umani. In questo caso, la vittima di una tale
figurazione e separazione è l’animale: così facendo, «l’uomo […] cominciava a perdere l’animale, a non
riconoscerne più lo sguardo, riducendolo al proprio guardare» (Ivi, 18).

 



Grotte di Lascaux © UNESCO Photo by F. Bandarin

 

Per pensare questo sguardo-insieme-vuoto, è necessario che nel nostro sguardo si conservi uno spazio vuoto.
Ciò non significa che quest’ultimo debba risultare primordiale o preesistente allo sguardo stesso ma,
semplicemente, lo sfondo nel quale la visione può comparire. «Pensare l’insieme vuoto significa aprirsi a una
serie di sguardi elementari che possano cominciare a elaborare una nuova grammatica o tabella di elementi di
una cultura visiva non più costruita su oramai obsolete categorie, ma su un nuovo sapere o una nuova teoria
degli insiemi visivi» (Ivi, 22-23).
Tutto avviene sul mondo-immagine: non vi è un prima o un dopo, un al di qua o un al di là di questo mondo
poiché ciò che avviene si trova sulla superficie. Nessun interno, tutto è pelle.

 



Luca Caccioni, Tour de mouche (1999), serigrafia su acetato a tre colori, cm 50 x 50

 

Ma quando lo sguardo si volge in visione? Ciò è dovuto ad un incidente, ad un imprevisto, che avviene
quando vi è la presenza di un’immagine tesa tra due fotogrammi, di un’immagine che resta inceppata e che fa
sì che lo sguardo giri a vuoto, che si liberi, senza poter passare all’immagine successiva. L’incidente avviene
dando così luogo a ciò che Ferrari chiama come «l’invisto dell’immagine» (Ivi, 33), cioè l’inconscio
dell’immagine, là dove l’apparenza si arresta e il non ancora visto accede alla visione. In questa situazione di
destabilizzazione percettiva e vivente, l’inconscio si palesa quasi in contrappunto, facendo accedere,
attraverso la fenditura dell’aperto, le immagini oniriche. Ma la visione «non è mai regressione onirica
nell’inconscio» (Ivi, 34), bensì praxis imprevedibile del reale. Ecco che visione ed immagine si posizionano
in una vicinanza strettissima, asfissiante e sintomatica.

 

Il mondo-immagine è un farsi del mondo. La praxis è in questo incidersi svolgendosi, in questa creazione del
mondo che si effettua senza l’esistenza di disegno preparatorio a monte. Il mondo-immagine è quindi un
mondo che non è copia di qualcosa e che, di conseguenza, esce dai cardini del pensiero platonico. Questo è il
mondo in cui viviamo, e nel quale dobbiamo iniziare a cogliere il ritmo, il tempo. Imparare a sentire lo spazio



vuoto guardando un’immagine.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





