
 

The Conversation: né libertà né sicurezza 
Giovanna Maffoni
2 Agosto 2013

“Un popolo che rinuncia alla libertà per la sicurezza non merita né libertà né sicurezza”. Benjamin Franklin
non aveva dubbi sulla scelta che gli Stati Uniti avrebbero dovuto compiere: la sicurezza, se implica il
sacrificio della libertà, è un vantaggio a cui dire “no grazie”. Le recenti rivelazioni di Edward Snowden sul
Prism, il programma di sorveglianza elettronico segreto dell'Agenzia di sicurezza nazionale americana, oltre
a mettere in crisi l'amministrazione Obama, ripropongono il problema della compatibilità di sicurezza e
libertà. Un popolo spiato è un popolo libero? No, non lo è. E sospettarlo o scoprirlo non migliora le cose,
anzi, può farle deflagrare. Lo sa bene la celebre coppia origliata da un grande Gene Hackman nel film del
1974 di Francis Ford Coppola, “The conversation”.

 

 

Il film sceglie la prospettiva degli “spioni”, e in particolare quella di uno specialista in intercettazioni, Harry
Caul, in preda a una profonda crisi di coscienza. L'intercettatore Caul sopravvive al suo lavoro non ponendosi
domande su quello che ascolta e rinunciando ad avere un'autentica vita privata. Ossessionato dall’idea di
tutelare la propria privacy, vive spiando, senza però concedersi il minimo piacere voyeuristico, con
l’illusione di conservare in questo modo un'integrità morale alla quale sembra tenere molto. Solo un
sassofono rompe di tanto in tanto la quiete asettica della sua casa. Un silenzio necessario per contrastare
l’inquinamento acustico a cui è sottoposto durante il lavoro. Come se le conversazioni degli altri, seppur non
ascoltate, saturassero le sue orecchie e la sua mente. Ma l’abbandono di una donna e la percezione di mettere
a rischio, con le sue registrazioni, la vita di due giovani innamorati, lo risvegliano dal sonno della coscienza.
Un risveglio che non porta a gesti eroici, ma alla crescente consapevolezza di essere passati dall’altra parte,
fino ad approdare alla paranoia. Già, con la crisi di coscienza degli spioni cominciano i guai, almeno per loro.
Julian Assange ed Edward Snowden potrebbero testimoniare.

 

 

Per gli spiati, invece, i guai cominciano prima, con il sospetto, con il dubbio che la propria vita privata sia
continuamente sotto attacco. Nonostante ciò affidano quotidianamente informazioni personali ai colossi della
Silicon Valley, sospendendo il dubbio in nome del bisogno di essere “social”. Senza scivolare in
complottismi o sentimenti nostalgici, viene da chiedersi se non sia il caso di mettersi il cuore in pace sul fatto
che non si può essere, a un tempo, del tutto liberi e del tutto connessi. Diverso comunque il caso che questa
cessione di libertà non sia accordata più o meno consciamente, ma trafugata in nome della sicurezza
nazionale. E l'aggravante è che questo furto sia frutto di accordi segreti tra il governo di una nazione e gli
ineffabili vertici dei colossi informatici. Il fatto è che a sentirsi spiati non ci si sente più sicuri, anzi, il rischio
è di sentirsi costantemente in pericolo. A cosa serve essere sicuri se non ci si sente sicuri? La sicurezza reale
è minata dall’insicurezza psicologica. Se poi il fine è buono, “per la nostra sicurezza”, il sentimento poco

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/conversation-ne-liberta-ne-sicurezza
https://d10.doppiozero.com/giovanna-maffoni


cambia. Si potrebbe obiettare che un popolo a cui il proprio governo non garantisce la massima dose
possibile di sicurezza non sia un popolo libero, ma questo sarebbe l'ennesimo tentativo di dare un contenuto
al concetto di libertà: “la libertà è essere uguali”, “la libertà è essere autarchici”, “la libertà è essere sicuri”.

 

 

Il punto è che, come ha sostenuto il filosofo Isaiah Berlin, dare un contenuto al concetto di libertà (libertà
positiva o “libertà di”) implica in sé il rischio che questo contenuto si riveli la negazione della libertà stessa.
Il modo più sicuro per garantire la libertà, anche a costo di perdere qualcosa, è definirla in negativo, come
limite invalicabile da nessun individuo o corpo politico che anche agisca in nome del vero o presunto bene
comune. “Se ci fosse un popolo di dei, si governerebbe democraticamente. Un governo tanto perfetto non si
addice agli uomini”. Parafrasando Rousseau, uno dei più celebri sostenitori della libertà positiva, si potrebbe
dire una cosa che non gli piacerebbe: “Se fossimo guidati da un governo di dei, non si porrebbe il problema
di dover scegliere tra libertà e sicurezza”. Ma non lo siamo, ed essere sorvegliati non ci fa sentire più sicuri,
né tanto meno più liberi.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



