DOPPIOZERO

Dialogar e con | robot

Giuseppe O. Longo
14 Agosto 2013

Faro una finzione che significhera cose grandi
Leonardo

Il senso

Se acuni temono le proiezioni, gli equivoci emotivi e le confusioni di ruolo che sorgerebbero traumani e
robot, specie quando questi ultimi fossero dotati di emozioni e di coscienza e di responsabilita, atri invece
propendono per unavisione in cui latecnica potrebbe contribuire a una crescente apertura dell’ uomo grazie
al dialogo con |’ alterita, tanto sul piano spirituale, cognitivo ed emotivo quanto su quello concreto. In questa
prospettiva, esaltata dalla tecnologia, I’ uomo dovrebbe coinvolgere nella sua attivita conversativa e dialogica
tutta la reata materiale, naturale e artificiae: gli animali, le piante, le macchine. In tal modo ogni oggetto
contribuirebbe, attraverso I’ uomo, a una progressiva crescita globale di significato, o meglio di “senso”.

A guesto proposito, le azioni macchiniche, per quanto raffinate, ci appaiono comungue, almeno per il
momento, prive di “senso”, 0 meglio hanno senso per noi manon per i robot. 11 senso delle nostre azioni non
stanelle azioni, male precede, stanel contesto e nella storia, negli affetti, nellagioia, nella speranza, nel
dolore, nell’ anticipazione. Lo stesso vale per i prodotti dellanostra attivita. Si pensi a vasto territorio del


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/dialogare-con-i-robot
https://d10.doppiozero.com/giuseppe-o-longo

simbolico, al’ attivita artistica, al’ anelito verso lo spirituale el trascendente. Le azioni delle macchine, per
loro, non hanno senso perché laloro storiaeil loro contesto siamo noi. E' come se le macchine recitassero
una poesiain unalinguaaloro sconosciuta, ma che noi comprendiamo benissimo. Sono sempre gli uomini
che interpretano cio che le macchine fanno. Almeno per ora.

Almeno per ora siamo noi che proiettiamo sui robot |e nostre emozioni e la nostra semantica, attribuendo loro
caratteristiche e capacita che non posseggono. Ma evidentemente la proiezione cognitiva e soprattutto
emotiva che compiamo sul robot umanoide non ci basta: come ho accennato, i ricercatori tentano di iniettare
le emozioni nel robot stesso, per farne un vero e proprio interlocutore affettivo. Anzi, vanno ancorapiu in l&
cercano di dotare queste macchine di una coscienza.

Su questa strada di umanizzazione profondai problemi sono molti: in primo luogo non sappiamo che cosasia
la coscienza e non sappiamo come funzioni. Inoltre nell’ uomo emozioni, coscienza, capacita cognitive,
razionalita, corporeita e quant’ altro sono talmente intrecciate da rendere poco plausibile il procedimento
seguito per dotarnei robot, che e di tipo additivo: a una base cognitiva di intelligenza artificiale (1A) si
aggiunge un corpo (percezione artificiale ed esecuzione di funzioni), poi a questo complesso si aggiungono
(come?) emozioni artificiai e poi, in cimaatutto, s deposita (come?) una coscienza artificiale.

Qui il termine “artificiale” indicaladerivazione da processi diversi da quelli biologico-evolutivi e qualifica
in modo essenzialei sostantivi ai quali si applica. Consideriamo Il A, il cui scopo primo, benché non sempre
dichiarato, e quello di replicare I'intelligenza umana: ebbene, i risultati sono caratterizzati molto piu

dall’ aggettivo “artificiale” che dal sostantivo “intelligenza’. L' 1A e si interessante, maforse proprio perché e
radicalmente diversa dalla nostraintelligenza: in ogni caso sarebbe opportuno adottare una terminologia
altrettanto diversa. A scanso di equivoci e derive metaforiche fuorvianti converrebbe evitare termini molto
impegnati come intelligenza, emozioni, coscienza.



La coscienza artificiale

In precedenza abbiamo accennato ale ricerche che si compiono per dotarei robot di emozioni artificiali: ma
lafrontiera piu avanzata in questo settore, che toccai confini dellafantascienza, € quella della coscienza
artificiale. Sel’intelligenza artificiale riguarda attivita che quando fossero compiute da un umano
richiederebbero intelligenza, analogamente si pud parlare di coscienza artificiale con riferimento ad attivita
che, quando fossero compiute da un umano, richiederebbero coscienza.

E’ chiaro che qui coscienza significa consapevol ezza e non coscienza morale (come nelle locuzioni: mi
rimorde |a coscienza, mettiti una mano sulla coscienza e cosi via). Il problema centrale nel dibattito chesi &
avviato e se un robot possa, in linea di principio, manifestare una vera coscienza, nel senso psicologico, cioe
una coscienzariflessa o “in senso forte”, oppure una semplice coscienza funzionale, o smulata, una
coscienza “in senso debole”. 1l problema ha unaforte rilevanza etica, poiché tutti i nostri comportamenti
significativi sotto il profilo etico presuppongono la coscienza. E' ormai evidente che esistono agenti dotati di
capacita cognitive che non posseggono affatto coscienza (per esempio i programmi che giocano a scacchi o
che risolvono problemi di logica), manegli esseri umani certe attivita cognitive sembrano richiedere la
coscienza perché sono intrecciate con le emozioni, con le azioni e quindi con il libero arbitrio e con la
responsabilita.

Lacostruzione di enti dotati di coscienza“in senso forte” aprirebbe una serie di problemi etici: atali enti
dovrebbe essere riconosciuta una dignita analoga alla nostra ed avrebbero nel confronti nostri e di altri
agenti quella responsabilita che nasce dalla consapevolezza dei propri atti. La coscienza potrebbe indurre in
questi enti una certa capacita di soffrire siaper le loro azioni sia per il trattamento subito, e anoi imporrebbe



nei loro confronti un comportamento etico, che escluderebbe lo schiavismo e maltrattamenti.

Alcuni ricercatori ritengono possibile la costruzione di agenti con una coscienzain senso forte, altri sono
scettici, altri ancora addirittura contrari per principio a questa prospettiva. Comunque sia, il problemadella
coscienza artificiale s'intreccia con molti del temi che abbiamo trattato, in particolare con le questioni etiche:
il problema del bene e del male, dell’ autodifesa, del danno, della responsabilita, del libero arbitrio e cosi via.

Il demiurgo allo specchio

Nell'avviarmi alaconclusione di questa lunga passeggiata nel territori, in gran parte da dissodare, della
roboetica, voglio fare un paio di osservazioni. La marcia sempre piu rapidadi unatecnologiaraffinata e
suggestiva come la robotica non pud non avere effetti profondi sull’immagine che abbiamo di noi stessi e sul
Nostro stesso essere umani: specchiandoci in quello straniante alter ego che stadiventando il robot, quale
immagine ce ne ritorna? L’ impresa della robotica, cioe la costruzione di un vero e proprio uomo artificiale,
potrebbe darci, per analogia o per contrasto, indicazioni utili su di noi, cosi come hafatto I’intelligenza
artificiale. In questa prospettiva di rispecchiamento il robot potrebbe essere un laboratorio di etica
(artificiale)?




Infine si pone la questione del perché: perché costruiamo i robot? In certi casi larisposta é ovvia: per
eseguire compiti pesanti o pericolosi o ripetitivi, oppure per sostituire la manodopera umana con vantaggio
economico, di efficaciao di rapidita. Matutto cio non risponde alla questione di fondo: perché costruire
macchine cosi simili a noi? Qualche risposta possibile: I’ umanita sta facendo di tutto per entrare nel novero
delle specie estinte e, sentendo prossima lafine dell’ avventura, vuole lasciare un segno della propria
grandezza, percio costruisce macchine che le possano sopravvivere e che ricordino achi verra(chi?le
macchine stesse?) un passato di gloria. C' € anche, come si e detto, I’ orgoglio tutto umano di forzare e imitare
i segreti dellanatura. Da ultimo ¢’ e lo scopo comune atutte le forme d’ arte e di tecnica: stupire. “E’ del poeta
il fin lameraviglia’, cantava Marino.

Qualunque risposta diamo alla domanda di fondo, perché?, € indubbio che da essa scaturiscono subito atre
guestioni che ne mettono in luce la natura socioculturale ed etica: quale societa vogliamo costruire
progettando i robot? Quali valori cerchiamo di rafforzare o di indebolire? Molti ricercatori non dimostrano
alcun interesse per questi problemi e procedono tranquilli o entusiasti sulla strada dell’innovazione tecnica.
Altri si pongono in una prospettiva di breve respiro, conformandosi a codici di comportamento elementari,
simili aleleggi di Asimov. Altri ancora, unaminoranza, si pongono nella prospettiva di medio e lungo
termine e cercano di immaginare gli sbocchi possibili di quella che ormai € unavera e propriainvasione dei
robot. Qui leimplicazioni dellarobotica e dellaroboeticasi confondono con gli scenari elaborati in

quell’ attrezzatissima palestra di ipotesi sul futuro che e la fantascienza.

Il 13 marzo 2004, davanti a un folto pubblico di giovanissimi, I’ orchestrafilarmonica di Tokyo esegui la
Quinta di Beethoven sotto la direzione di Krio, un robot umanoide della Sony, che, dopo qualche incertezza,
fece unadiscreta figura, aggiungendo un altro tassello al vasto mosaico delle attivita umane eseguite (o
imitate) dalle macchine. Krio ripeté I'impresanel marzo del 2008. Ora, tanto per fare un esercizio di
fantasociologia, m’immagino un nipotino di Krio che dirige un’orchestra di robot davanti a un pubblico di
robot: se venissero amancare gli umani chi si porrebbe le questioni di cui stiamo parlando? Dove andrebbe a
finireil problema del senso? Chi si chiederebbe che cosa? E infine: dove andrebbe afinire lafollia degli
uomini? Che fine farebbero I’ arte, I’ umorismo, latrasgressione, la creativita, il gioco, il nonsenso? Chi
potrebbe avvertire la differenza tra una lacrima e una goccia di pioggia? Forse, per perpetuare lafollia
creativa dell’ uomo, ci sarebbe bisogno di una macchina schizofrenica. Ma chi saprebbe costruirla, e chi,
sapendola costruire, se ne assumerebbe la responsabilita?

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




