
 

Jacques Rancière. Politica dello spettatore 
Andrea Inzerillo
14 Agosto 2013

In un testo recente, il filosofo e sinologo François Jullien ha provato ad argomentare una distinzione tra i
concetti di “differenza” e “scarto” che può essere utile anche per comprendere l’utilizzo del termine in questo
libro. Se la differenza si arrocca su una posizione di difesa di un’identità, in funzione della quale stabilisce un
sistema chiuso che prende le distanze da ogni altro sistema di paragone, lo scarto tende invece a valorizzare i
poli del confronto, ponendoli in uno stato di tensione che prova a evidenziare le potenze di entrambi e che
disfa il concetto stesso di identità. Il vantaggio dello scarto consisterebbe pertanto nel creare uno spazio di
articolazione che è precisamente uno spazio “tra”: tra le discipline, tra i contesti, tra le culture.

 

 

Per il lettore di Rancière tale distinzione richiama immediatamente l’importanza strategica che il cinema
riveste nella sua filosofia, che vede nella specificità non specifica del cinema il trionfo del regime estetico

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/jacques-ranciere-politica-dello-spettatore
https://d10.doppiozero.com/andrea-inzerillo


delle arti, e cioè quel regime di identificazione dell’arte che a partire dalla nascita della letteratura sovverte le
regole instaurate dal regime mimetico di stampo aristotelico e caratterizza le arti alla luce di un’indistinzione
specifica. Il cinema viene dopo la letteratura, e cioè «dopo lo sconvolgimento dei rapporti tra significare e
mostrare che […] ha investito l’arte di raccontare storie», e rappresenta per Rancière una molteplicità
irriducibile a sé, sempre in eccesso rispetto a se stesso; il cinema è un sistema di scarti, rispetto a sé e rispetto
all’altro da sé. Lavorare su questi scarti significa valorizzare la tensione tra cinema e filosofia piuttosto che
tentare di farne una sintesi, ed è solo da una simile tensione che si potrà avere un incontro fruttuoso tra le due
discipline.

 

Si può concepire il rapporto tra cinema e filosofia in vari modi: si può pensare, ad esempio, che i filosofi che
si occupano di cinema debbano contribuire alla costruzione di una teoria del cinema. Ma il libro che abbiamo
tra le mani rischia di deludere le aspettative di chi cerchi una nuova teoria del cinema, per il semplice fatto
che ne rifiuta esplicitamente i presupposti. E se teoria la si volesse comunque chiamare si tratterebbe di una
teoria programmaticamente asistematica, una teoria che vuole dare un preciso valore alle sue mancanze, che
fa dei suoi vuoti un punto di forza. Il nodo che merita maggiormente di essere analizzato ha a che fare col
valore più profondo di questi vuoti, perché è nei vuoti che il rapporto tra cinema e filosofia evita
accuratamente di colmare che risiede precisamente lo spazio del lettore o dello spettatore, lo spazio di
autonomia nel quale il lettore di queste pagine può inserirsi con profitto. In una formula: gli scarti del cinema
creano la possibilità dello spettatore. Focalizzare la propria attenzione sugli scarti tra le discipline – attitudine
che caratterizza più in generale tutto il pensiero di Rancière – significa allora concentrarsi sulla creazione di
uno spazio di esistenza per lo spettatore; uno spettatore che non c’è, uno spettatore a venire o forse,
bergsonianamente, l’attualizzazione dello spettatore virtuale che il cinema crea fin dalla sua prima
inquadratura.

 

 

La domanda che parrebbe caratterizzare più di altre l’approccio alla lettura di questo libro va rivolta allora
più a se stessi che al testo che abbiamo tra le mani: che cosa significa essere spettatori?



[…]
Se analizzato a partire dallo spettatore, il cinema ha il potere di istituire una condizione di eguaglianza che
rende possibile un’esperienza singolare, dal carattere al contempo privato e pubblico, come ha spiegato in
modo esemplare Serge Daney:

Ciò che è stato magnifico con il cinema è che un individuo (l’autore, l’attore) poteva comunicare con un altro
individuo nell’anonimato collettivo della sala. Era elitario, certo, ma di un elitarismo popolare che
funzionava per uno qualsiasi.

Un elitarismo popolare che consente a chiunque di entrare in rapporto con qualsiasi cosa. Se l’estetica è per
Rancière la nascita dell’epoca in cui lo spazio dell’arte è aperto al n’importe quoi, contaminandosi così
costantemente con ciò che arte non è e rendendo indecidibile il confine tra arte e non arte, il cinema è la
nascita di uno spazio in cui non soltanto il n’importe quoi, ma anche il n’importe qui può entrare, realizzando
pienamente il sogno di un’arte popolare che i musei e persino la letteratura erano riusciti a realizzare
parzialmente e solo in teoria. La plurivocità del termine cinema è assunta allora da Rancière come spunto
verso la costruzione di quella che è stata correttamente definita «un’estetica del qualunque». Il cinema come
“luogo comune” costitutivamente spurio, che racchiude tutti i diversi significati che ad esso attribuiamo,
dalla sala con le poltrone rosse al sottotitolo dei libri di Deleuze, e che realizzerebbe in pieno questo
mutamento di paradigma instaurato dall’epoca dell’estetica. […]

 

 



L’idea di una favola contrastata che caratterizzerebbe la settima arte destina al fallimento ogni tentativo di
ipotizzare una linea retta che condurrebbe dall’autore allo spettatore, lo stesso fallimento che per Rancière fa
naufragare qualunque tentativo di traduzione immediata delle forme artistiche in forme di contestazione
sociale e politica. Più che cercare linee rette Rancière ci invita allora a pensare all’interno delle fratture,
perché «il luogo del soggetto politico è un intervallo o una frattura, un essere-insieme come essere-tra: tra i
nomi, le identità, le culture». Queste fratture che creano la possibilità dello spettatore – e con esso la
possibilità della politica – vanno allora guardate anche da un altro punto di vista, perché se gli scarti creano lo
spettatore, è vero anche l’inverso: lo spettatore crea il cinema e i suoi scarti. Che le immagini siano
operazioni tra il visibile e il dicibile significa che il cinema stesso è quello spazio che non si limita a
comprendere le immagini in movimento dello schermo, ma che è fatto anche della prosecuzione del loro
discorso operata dalla critica, dalla riflessione, dalla scrittura e così via. Non esiste una lingua delle
immagini, il cinema è una molteplicità di cose non riducibili a sintesi, un oggetto originariamente impuro: ma
questo ne libera le potenzialità e permette allo spettatore di farne parte in maniera non passiva. Il cinema
esiste proprio nel racconto e nel ricordo dello spettatore.
[…]

 

 

La domanda su che cosa significhi essere uno spettatore necessita allora di essere riformulata in una chiave
più politica: che cosa può uno spettatore? Quel che Rancière ci mostra è un campo infinito di possibilità, e
una grande fiducia nella capacità di chiunque di operare trasformazioni della realtà. “Che cos’è il cinema?



Niente. Che cosa vuole? Tutto. Che cosa può? Qualcosa”, diceva Godard. La forza del discorso di Rancière
consiste nel mostrarci che questo qualcosa è già molto, e che portare il cinema oltre se stesso non è soltanto
un nostro compito: è anche un nostro piacere.

 

Estratto dalla prefazione al volume Scarti. Il cinema tra politica e letteratura di Jacques Rancière a cura di
Andrea Inzerillo, Pellegrini editore

 

Qui un testo di Jacques Rancière che apre il volume

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

http://www.pellegrinieditore.com/banner-cinema?page=shop.product_details&flypage=bookshop-flypage.tpl&product_id=637&category_id=13
http://it.wikipedia.org/wiki/Jacques_Ranci%C3%A8re
http://doppiozero.com/sites/default/files/allegati/Doppiozero%20prologo%20rancie%CC%80re_0.pdf
https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





