DOPPIOZERO

Aristotele el social network

Antonio Sgobba
15 Luglio 2013

«Che senso ha studiare filosofia se serve solo ametterci in grado di parlare con qualche plausibilita di astruse questioni di
logica, ecc., manon migliorail nostro modo di ragionare sulle questioni importanti della vita quotidiana, se non ci rende piu
coscienzios di un qualunque... giornalista nell’ uso delle pericolose frasi fatte che costoro adoperano per i loro fini
personali».

Ludwig Wittgenstein, letteraa Norman Malcolm, 16 novembre 1944 (in Lettere 1911-1951, pp. 321-322, Adelphi 2012)

Qualeteoriaetica é piu adatta ad affrontare le questioni morali che ci pongono i socia network? Non
sembrano molti i filosofi contemporanei disposti a tentare una risposta. Da tempo sociologia e psicologia
studiano le correlazioni tra attivita online e questioni tipiche di queste discipline come capitale sociale,
impegno civico, autostima, realizzazione personale. Lafilosofia morale invece fatica a star dietro alle
innovazioni, soprattutto in campo tecnologico. Un problema che dovrebbe riguardare soprattutto il fiorente
ambito dell'etica applicata. «Maforse chi si occupa di morale trova banale Facebook e gli altri social
network, piccoli temi in confronto a aborto, eutanasia, genetica», osserva Shannon Vallor, della Stanford
Encyclopedia of Philosophy. Eppure gli studiosi di etica farebbero bene a cambiare atteggiamento. «La
pervasivita delle nuove tecnologie modificail nostro modo di interagire e influenzale nostre scelte morali
molto piu profondamente dei grandi dilemmi etici», ricorda Vallor.

Come analizzare quindi i cambiamenti imposti dal web? Nei suoi ultimi articoli («Flourishing on facebook:
virtue friendship & new social media», 2012 «Social Networking Technology and the Virtues», 2010) e nel
libro che hain preparazione (21st Century Virtue: An Ethical Framework for Living Well with Emerging
Technologies) lafilosofa argomenta unatesi forte: «L'etica aristotelica delle virtu fornisce I'impal catura
ideale per interpretare le questioni morali legate ai socia network.

La scelta cade su Aristotele per due buone ragioni. Una metodologica: «La sua eticadelle virtu enfatizzala
natura contestuale dei dilemmi morali», affermaValor. Nell'Etica Nicomachea infatti Aristotele sostiene
che, a differenza della conoscenza scientifica che si occupa di verita «che non possono essere diversamente
da quel che sono», I'etica «riguarda le azioni e cio che e utile nellavitanon hanulladi stabile». Chi agisce
deve sempre esaminare «l'opportunita delle circostanze, come s fa anche nellamedicina e nella
navigazione». Secondo Vallor nessun dominio dell'azione umana ha bisogno di quest'approccio prudente, e di
questa sensibilita al contesto, piu della sferadi scelte riguardanti le nuove tecnologie. «Lanovita, la
complessita, lamutevolezza dei dilemmi morali che affrontiamo in rete sono I'esemplare illustrazione della
necessita di un sapere particolare e dell'insufficienza di principi morali universali o di calcoli dettati
dall'utilita». Dato un contesto fluido e dinamico come il web, un aristotelico non potrebbe mai giustificare le


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/aristotele-e-i-social-network
https://d10.doppiozero.com/antonio-sgobba
http://webpages.scu.edu/ftp/svallor/ giovane filosofa americana autrice della voce «Social Networking and Ethics» http://plato.stanford.edu/entries/ethics-social-networking/
http://link.springer.com/article/10.1007%2Fs10676-010-9262-2
http://link.springer.com/article/10.1007%2Fs10676-010-9262-2
http://link.springer.com/article/10.1007%2Fs10676-009-9202-1

tesi per cui la comunicazione mediata dalla rete sia cattiva (o buona), oppure I'idea che abbia un intrinseco
valore morale inferiore (o superiore) a quello della comunicazione faccia afaccia. «Un'etica delle virtt non
proporramai generalizzazioni sullatecnologia come quelle degli eredi di Heidegger», scrive Vallor.

L'altra buona ragione sta nel merito delle tesi aristoteliche. La premessa fondamentale della Politica: «I'uomo
€ per natura un animale sociae» € da tenere a mente quando si affrontail problema della conoscenzadi sé,
per esempio. «Non € una questione di introspezione. Riguarda piuttosto la comprensione di qual eil proprio
posto nel mondo, quale ruolo e quali capacita posseggo per potermi realizzare con pienezza. E un processo
sociae», scrive Vallor. Posso davvero conoscere me stesso solo attraverso la mediazione di un altro: un
amico, in senso aristotelico. Perché I'amicizia «e una virtl», «cosa necessarissima per la vita», «nessuno
sceglierebbe di vivere senza amici, anche se avesse tutti gli altri beni», leggiamo nel libro ottavo dell'Etica
Nicomachea.

Ora, I'aggiungere amici su Facebook quanto é distante dalla philia aristotelica? Per rispondere Valor analizza
unavirtu indissolubilmente legata al'amicizia: lareciprocita. «Come si potrebbe dirli amici se non palesano i
loro sentimenti reciproci? Bisogna dunque volersi bene reciprocamente e volersi bene senza nasconder|o»,
scrive Aristotele. L'Etica Nicomachea classificatre tipo di scambio reciproco: di piacere, di utilita, di virtu.

Li ritroviamo nel social network? Per i primi due casi sembrafacile rispondere. Potremmo dire che
Facebook, Instagram, Pinterest si basano sullo scambio di piacere; Linkedin e Twitter su quello di utilita. La
virtu invece e oggetto di untipo di reciprocita piu raro gia per lo stesso Aristotele. E online la situazione
sembra non essere differente. «Capita di imbattersi in sinceri tentativi di usarei social media per rompere la
dura scorza di apatia e fatalismo che di solito inibisce le risposte collettive. Ma possiamo legittimamente
dubitare chei socia network creino ex novo gquesto tipo alto di amicizia», osservaValor.

C'e perd una cosa che di sicuro possono fare: «Aiutare atutelare quelle amicizie che giaesistono giae
potrebbero essere indebolite dalla distanza». Fatto da non sottoval utare, soprattutto perché la philia si regge
su unideale di «vita condivisa». Per lastudiosail compito del filosofo morale dovrebbe essere capire quanto
questo ideale ha a che vedere con le nostre comuni pratiche di sharing. E lo stesso vale per virtu come
pazienza, onesta, empatia. Online abbiamo gli strumenti per rafforzarle o per indebolirle? Se si adotta un
approccio aristotelico, la pratica abituale delle virtu € necessaria per il raggiungimento dell'eudai monia.
Ovvero la pienarealizzazione dell'essere umano. | social network sono un contesto adatto al raggiungimento
di questo obiettivo?

Per rispondere non serve affidarsi ale abituali metriche del web: «La nozione aristotelica di eudaimonia e
incompatibile con le misurazioni in rete della soddisfazione o della stimadi sé. Le metriche del web
misurano percezioni, sentimenti, credenze. Non reali cambiamenti di disposizione», afferma lafilosofa.
Rimane una difficolta di fondo: «Molte tecnologie sono progettate con lo scopo di rendere le attivita umane
meno faticose — continua Vallor — ma secondo Aristotele le virtu risultano dall'azione e dall'esercizio e,
almeno all'inizio, sono qualcosa di difficile. Diventano piu facili quando le azioni sono abituali ei vantaggi s
raggiungono solo dopo lo sforzo iniziale. Rimane da capire sei social mediaci aiutano afare questi sforzi o
ci forniscono solo scorciatoie». Laricercadi unarisposta e solo al'inizio.

Se continuiamo atenere vivo gquesto spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




