DOPPIOZERO

Guy Debord. Potere alla scrittura

Riccardo Venturi
4 Luglio 2013

Archivio

Millequattrocento fogli di carta Bristol ricoperti con una calligrafia minuta, vigilata, cadenzata, tonda. Una
calligrafia che tiene lalinea anche quando la superficie € insufficiente ad accogliere quanto si vuole direele
righe si assottigliano e avvicinano progressivamente come nelle acrobazie aeronautiche. Impercettibili sono
le variazioni nella scrittura, nonostante traun foglio eI’ atro passino anche quarant’ anni. Incuriosito, mi
avvicino per decifrare il contenuto: s tratta di lunghe citazioni. Ci metto un po’ acapirlo, visto che manca
quasi sempreil virgolettato. Non piu protetti dalle virgolette — quelle che in gergo tipografico chiamiamo
anche caporali — questi lunghi passi sono sciolti dallaloro fonte, pronti quindi ad essere riutilizzati,
riappropriati, trasformati dall’ autore. Un détournement che oggi, a tempo del “copia e incolla’ digitale, ci
appare archeologica e terribilmente dispendiosa.


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/guy-debord-potere-alla-scrittura
https://d10.doppiozero.com/riccardo-venturi

Cannes VillaMeteko, avant 1950

Un’ampia selezione di questo archivio, finorainedito, € collocato a centro della mostra Guy Debord. Un art
dela guerre (fino a 13 luglio ala Bibliotheque nationale di Parigi), disposto su alte pareti trasparenti a
spirale. Un maelstrom d’inchiostro. Debord, che aveva la precauzione di non sottolineare né annotare i libri
che leggeva, trascrivevai passaggi che lo colpivano su diversi taccuini, divisi per soggetto: “Poésie etc.”,
“Machiavelli et Shakespeare”, “Hegel”, “Historique’, “ Philosophie, sociologie’, “Marxisme”, “ Stratégie,
histoire militaire”. Le pagine di questi taccuini non costituiscono quindi un semplice cabinet de lecture né
una mera sezione documentaria dell’ esposizione, di quelle che neriempionoi “parerga’, sale cieche ai
margini del percorso da vedere solo se restano tempo ed energie. Questa sala, da cui irradiano le singole
sezioni di Un art de la guerre, ne &€ la macchina motrice, quasi un viaggio all’interno del cervello dello stesso
Debord, che Philippe Sollers ha designato come “ una biblioteca ambul ante”.



http://Archivio  Millequattrocento fogli di carta Bristol ricoperti con una calligrafia minuta, vigilata, cadenzata, tonda. Una calligrafia che tiene la linea anche quando la superficie è insufficiente ad accogliere quanto si vuole dire e le righe si assottigliano e avvicinano progressivamente come nelle acrobazie aeronautiche. Impercettibili sono le variazioni nella scrittura, nonostante tra un foglio e l’altro passino anche quarant’anni. Incuriosito, mi avvicino per decifrare il contenuto: si tratta di lunghe citazioni. Ci metto un po’ a capirlo, visto che  manca quasi sempre il virgolettato. Non più protetti dalle virgolette – quelle che in gergo tipografico chiamiamo anche caporali – questi lunghi passi sono sciolti dalla loro fonte, pronti quindi ad essere riutilizzati, riappropriati, trasformati dall’autore. Un détournement che oggi, al tempo del “copia e incolla” digitale, ci appare archeologica e terribilmente dispendiosa.  Un’ampia selezione di questo archivio, finora inedito, è collocato al centro della mostra Guy Debord. Un art de la guerre (fino al 13 luglio alla Bibliothèque nationale di Parigi), disposto su alte pareti trasparenti a spirale. Un maelstrom d’inchiostro. Debord, che aveva la precauzione di non sottolineare né annotare i libri che leggeva, trascriveva i passaggi che lo colpivano su diversi taccuini, divisi per soggetto: “Poésie etc.”, “Machiavelli et Shakespeare”, “Hegel”, “Historique”, “Philosophie, sociologie”, “Marxisme”, “Stratégie, histoire militaire”. Le pagine di questi taccuini non costituiscono quindi un semplice cabinet de lecture né una mera sezione documentaria dell’esposizione, di quelle che ne riempiono i “parerga”, sale cieche ai margini del percorso da vedere solo se restano tempo ed energie. Questa sala, da cui irradiano le singole sezioni di Un art de la guerre, ne è la macchina motrice, quasi un viaggio all’interno del cervello dello stesso Debord, che Philippe Sollers ha designato come “una biblioteca ambulante”.  Solo partendo da tale mappatura dell’archivio possiamo comprendere cosa è stato, come si è propagato, dove ha fallito e quale eredità ha lasciato il situazionismo, sembrano suggerire i curatori (Laurence Le Bras e Emmanuel Guy). Ad essere messa in mostra è insomma la scrittura. Siete avvertiti: il visitatore di Un art de la guerre dovrà sapersi fare lettore paziente e, a volte, frustrato. Del resto si tratta di una mostra ospitata alla biblioteca nazionale, che ha avuto il merito di acquistare il fondo Debord, pronto a partire per l’università di Yale. Un tentativo di recupero istituzionale, di addomesticamento del nemico senza dubbio, là dove sono conservate le carte di Sade e Céline. Ma non solo. Non dimentichiamo che, malgrado la sua eco internazionale, la storia dell’Internazionale Situazionista è circoscritta nei primi sei arrondissements di Parigi: il café Moineau a rue du Four in cui si riuniscono sin dal 1952, il Marais, i Jardins de Luxembourg. I situazionisti scorrazzavano in quartieri oggi disertati dagli artisti e in mano alle real estate agencies. E’ l’ultimo momento in cui un’avanguardia artistica prende forma e si sviluppa nel cuore della città, là dove esplose la rivolta studentesca del maggio 1968, con le barricate a rue Gay Lussac.  Un putsch nella cultura  Agli occhi del lettore paziente di Un art de la guerre, la scrittura è presentata come una vera e propria vocazione di Debord, come dimostrano le sue pagelle di seconda liceo al Carnot di Cannes (1948-51). Italiano: “très bon élève”; Tedesco: “pourrait faire mieux”; Composition française: “capable de toutes les fantasies” – quale migliore descrizione dell’avventura del situazionismo? Seguono le riviste fondate: l’“Internationale lettriste” (4 numeri nel 1952-54), “Potlach” (29 numeri nel 1954-57), l’“Internazionale Situazionista” (42 numeri nel 1958-59). De La società dello spettacolo (1967) viene esposto il manoscritto originale, diviso in tre piccoli cahiers. Secondo il trozkista francese Jean-Michel Mension, durante i tredici mesi della sua redazione Debord smise eccezionalmente di bere – la dérive e tante idee situazioniste sono impensabili senza l’ivresse. Non mancano infine i parenti stretti della scrittura, ovvero la voce e la musica. La canzone era per Debord un’arma di propaganda, al punto che scrisse “Chanson des barricades de Paris” (1968), due canzoni per “Pour en finir avec le travail. Chansons du prolétariat révolutionnaire” (1974) e una nel 1980 che difendeva gli anarchici spagnoli incarcerati per aver appoggiato degli scioperi operai.  Per quanto riguarda il lettore frustrato, non gli sfuggirà che ognuno ha il suo situazionismo. Il mio ad esempio passa attraverso le immagini piuttosto che la scrittura. Appartiene a un torrente carsico novecentesco nei cui inghiottitoi si trovano l’avanguardia dada e il punk, come ha brillantemente colto Greil Marcus in Lipstick Traces. A Secret History of the 20th Century. Tradotto da Odoya nel 2010, mi sembra che Tracce di rossetto sia stato accolto dai nostri intellettuali con sovrana sbadataggine.  Se dividere scrittura e immagini è problematico nel caso del situazionismo, ho l’impressione che sin dalla fine degli anni ottanta è in atto un recupero della sfera visiva. Nel 1989 si svolge la prima esposizione sull’I.S. (Sur le passage de quelques personnes à travers une assez courte unité de temps. A propos de l’Internationale Situationniste 1957-1972) a Parigi, Londra e Boston. Debord non vi partecipa, malgrado il vizio di rispondere a chiunque parlasse di lui. Nel 1991 esce l’integrale dei suoi film, presentata in anteprima alla biennale di Venezia. Già nel 1997, tre anni dopo il suicidio di Debord, lo storico dell’arte T.J. Clark e il suo traduttore inglese, Donald Nicholson-Smith, denunciano i tentativi espositivi e critici di “imprigionare la negatività di Debord in una torre d’avorio” (Why Art Can’t Kill the Situationist International). Prova a raggirare il pericolo The Situationist International (1957–1972) – In Girum Imus Nocte Et Consumimur Igni al museo Tinguely di Basilea e a Utrecht nel 2007.  Questo visual turn sembra contraddire le intenzioni di Debord che, dopo la conferenza di Göteborg dell’agosto 1961, sente la necessità di ricalibrare gli obiettivi del movimento su un piano più politico – un putsch nella cultura. Lo spettacolo del rifiuto deve ora lasciar spazio a un più radicale rifiuto dello spettacolo. Guai a trasformare la distruzione dello spettacolo in un’opera d’arte.  Una fase che coincide con un irrigidimento del movimento, con una sua organizzazione più verticistica. I situazionisti erano una settantina, ma solo una quindicina era ammessa alle riunioni; erano un gruppo informale, ma aderirvi comportava l’abbandono di ogni altra affiliazione, come in una setta qualsiasi. Solo nel 1969 sarà tollerata l’autonomia delle sezioni nazionali. La sua storia è un susseguirsi di espulsioni e rotture plateali con alleati preziosi quali: i Lettristi riguardo all’affaire Chaplin; André Breton, quando in occasione dei suoi 60 anni centinaia di persone ricevettero un falso invito per una grande festa all’hôtel Lutétia; i maoisti, da Sollers, che Debord si rifiutò persino di incontrare, a Godard (“le plus con des Suisses prochinois”), a Sartre, “charogne avancé”; Henri Lefebvre, reo di aver plagiato l’idea debordiana per cui tutte le rivoluzioni, la Comune di Parigi in testa, sono anche una festa.  Come nelle foto di gruppo ai tempi staliniani, Debord cancella uno a uno quanti lo affiancano. Una strategia stramba, se pensiamo ai numerosi prestiti concettuali senza i quali l’I.S. è impensabile: la critica della vita quotidiana e il romanticismo rivoluzionario da Henri Lefebvre; la psicogeografia dal gruppo Cobra (Constant e Jorn); il détour da dada e surrealismo; la deriva da Baudelaire e così via. In che modo poi quest’epurazione contribuì al rifiuto dello spettacolo non è chiaro.  Carta vetrata  Torniamo a Un art de la guerre: rispetto al visual turn delle mostre precedenti, pone al centro dell’attenzione la scrittura di Debord, in continuità con la pubblicazione delle sue Œuvres da parte di Gallimard nel 2004, un volume di quasi 2000 pagine. I quadri di Asger Jorn – che incontra Debord nel 1955, un evento che segna l’internazionalizzazione del movimento – sono poco più che un raccordo tra i documenti. Nell’economia espositiva non scandiscono alcun momento decisivo. Lo stesso vale per Jacqueline de Jong (artista dell’IS nel 1961), per il gruppo Spur o per i film di Debord, proiettati fuori dal percorso della mostra. Idem infine per l’immagine stessa di Debord di cui, come per Maurice Blanchot e Thomas Pynchon, ci restano poche foto (lo ha ricordato Laurent Jeanpierre). Due di queste aprono e chiudono la mostra: uno scatto del giovane Debord che brandisce un coltello (1951), come a dire “a noi due”; una piccola foto sfocata a rue du Bac (1991) in cui lo intravediamo a malapena, sprofondato nella sua poltrona come nel passato di un’epoca tramontata.  Che Un art de la guerre segni l’archiviazione del situazionismo? Che la Francia stia compiendo sul situazionismo la stessa operazione critica svolta su uno dei suoi precedenti diretti, il surrealismo, quella ovvero di considerare esclusivamente l’aspetto letterario trascurando quello visivo, al centro degli interessi internazionali? Difficile rispondere.  Debord esordisce sulla scena parigina con Hurlements en faveur de Sade, pilastro del cinema sperimentale francese assieme al Traité de bave et d’éternité d’Isidoure Isou (che segna l’affiliazione di Debord alla causa lettrista) e a L’anticoncept di Gil Wolman. La proiezione viene interrotta il 30 giugno 1952 al cineclub del Musée de l’Homme per le proteste del pubblico; l’integrale risale al 13 ottobre in una sala del quartiere latino. E’ lo stesso periodo in cui i situazionisti interrompono la conferenza stampa di Luci della ribalta di Charlie Chaplin, “l’escroc aux sentiments”, “maître-chanteur de la souffrance”, “finis les pieds plats”. “C’est fini le temps des poètes”, rincara la dose Wolman (“Perché gli spettatori urlano durante la proiezione de L’Anticoncept”). E quei 24 minuti di schermo nero e di silenzio con cui si chiude Hurlements segna senza dubbio la fine di un’epoca. Non è curioso però che Debord senta la necessità di mostrarla, questa fine, di farne un’immagine lunga quanto un film? In modo simile, nel 1963, per diffondere le cinque linee d’orientamento politico dell’I.S. – “Tous contre le spectacle”, “Dépassement de l’art”, “Réalisation de la philosophie”, “Abolition du travail aliéné”, “Non à tous les spécialistes du pouvoir, les conseils ouvriers partout” –, Debord realizza una vera e propria opera sospesa tra pittura, poesia grafica e graffito. Siamo lontani dalle direttive dei partiti politici.  Debord maestro di stile, artista della rivoluzione che ha dato una forma precisa alle sue azioni quanto al suo personaggio (come crede, ad esempio, Daniel Blanchard, che lo frequentò ai tempi di Socialisme ou Barbarie)? Fare della vita un’opera d’arte? Del resto fu Debord stesso a pensare la sua esistenza e la sua attività in termini di archivio. Se fu uno stratega, lo fu anzitutto della sua posterità. Pare che sulla sua scrivania abbia persino affisso la seguente placca: “Guy Debord a écrit sur cette table La Société du spectacle en 1966 et 1967 à Paris, au 169 de la rue Saint-Jacques”. Prima dell’uscita di Panégyrique nel 1989 – l’unico libro che Sollers confessò d’aver letto in strada, camminando dalla libreria a casa – Debord pubblicò Mémoires (1958). Titolo inusuale per un libro d’esordio. La copertina è in carta vetrata in modo da rovinare i libri adiacenti una volta riposto in biblioteca, ovvero una volta diventato archivio – un’idea degna di Prière de toucher di Marcel Duchamp, con il seno posticcio incollato sulla copertina del catalogo di una mostra surrealista del 1947. Mémoires fu letteralmente fabbricato da Debord e Jorn, racimolando parole e immagini, fumetti e collage, foto e caricature. “Je voulais parler la belle langue de mon siècle”: così si legge in chiusura di un libro composto, dimenticavo, solo di citazioni. Senza caporali, naturalmente.
http://Archivio  Millequattrocento fogli di carta Bristol ricoperti con una calligrafia minuta, vigilata, cadenzata, tonda. Una calligrafia che tiene la linea anche quando la superficie è insufficiente ad accogliere quanto si vuole dire e le righe si assottigliano e avvicinano progressivamente come nelle acrobazie aeronautiche. Impercettibili sono le variazioni nella scrittura, nonostante tra un foglio e l’altro passino anche quarant’anni. Incuriosito, mi avvicino per decifrare il contenuto: si tratta di lunghe citazioni. Ci metto un po’ a capirlo, visto che  manca quasi sempre il virgolettato. Non più protetti dalle virgolette – quelle che in gergo tipografico chiamiamo anche caporali – questi lunghi passi sono sciolti dalla loro fonte, pronti quindi ad essere riutilizzati, riappropriati, trasformati dall’autore. Un détournement che oggi, al tempo del “copia e incolla” digitale, ci appare archeologica e terribilmente dispendiosa.  Un’ampia selezione di questo archivio, finora inedito, è collocato al centro della mostra Guy Debord. Un art de la guerre (fino al 13 luglio alla Bibliothèque nationale di Parigi), disposto su alte pareti trasparenti a spirale. Un maelstrom d’inchiostro. Debord, che aveva la precauzione di non sottolineare né annotare i libri che leggeva, trascriveva i passaggi che lo colpivano su diversi taccuini, divisi per soggetto: “Poésie etc.”, “Machiavelli et Shakespeare”, “Hegel”, “Historique”, “Philosophie, sociologie”, “Marxisme”, “Stratégie, histoire militaire”. Le pagine di questi taccuini non costituiscono quindi un semplice cabinet de lecture né una mera sezione documentaria dell’esposizione, di quelle che ne riempiono i “parerga”, sale cieche ai margini del percorso da vedere solo se restano tempo ed energie. Questa sala, da cui irradiano le singole sezioni di Un art de la guerre, ne è la macchina motrice, quasi un viaggio all’interno del cervello dello stesso Debord, che Philippe Sollers ha designato come “una biblioteca ambulante”.  Solo partendo da tale mappatura dell’archivio possiamo comprendere cosa è stato, come si è propagato, dove ha fallito e quale eredità ha lasciato il situazionismo, sembrano suggerire i curatori (Laurence Le Bras e Emmanuel Guy). Ad essere messa in mostra è insomma la scrittura. Siete avvertiti: il visitatore di Un art de la guerre dovrà sapersi fare lettore paziente e, a volte, frustrato. Del resto si tratta di una mostra ospitata alla biblioteca nazionale, che ha avuto il merito di acquistare il fondo Debord, pronto a partire per l’università di Yale. Un tentativo di recupero istituzionale, di addomesticamento del nemico senza dubbio, là dove sono conservate le carte di Sade e Céline. Ma non solo. Non dimentichiamo che, malgrado la sua eco internazionale, la storia dell’Internazionale Situazionista è circoscritta nei primi sei arrondissements di Parigi: il café Moineau a rue du Four in cui si riuniscono sin dal 1952, il Marais, i Jardins de Luxembourg. I situazionisti scorrazzavano in quartieri oggi disertati dagli artisti e in mano alle real estate agencies. E’ l’ultimo momento in cui un’avanguardia artistica prende forma e si sviluppa nel cuore della città, là dove esplose la rivolta studentesca del maggio 1968, con le barricate a rue Gay Lussac.  Un putsch nella cultura  Agli occhi del lettore paziente di Un art de la guerre, la scrittura è presentata come una vera e propria vocazione di Debord, come dimostrano le sue pagelle di seconda liceo al Carnot di Cannes (1948-51). Italiano: “très bon élève”; Tedesco: “pourrait faire mieux”; Composition française: “capable de toutes les fantasies” – quale migliore descrizione dell’avventura del situazionismo? Seguono le riviste fondate: l’“Internationale lettriste” (4 numeri nel 1952-54), “Potlach” (29 numeri nel 1954-57), l’“Internazionale Situazionista” (42 numeri nel 1958-59). De La società dello spettacolo (1967) viene esposto il manoscritto originale, diviso in tre piccoli cahiers. Secondo il trozkista francese Jean-Michel Mension, durante i tredici mesi della sua redazione Debord smise eccezionalmente di bere – la dérive e tante idee situazioniste sono impensabili senza l’ivresse. Non mancano infine i parenti stretti della scrittura, ovvero la voce e la musica. La canzone era per Debord un’arma di propaganda, al punto che scrisse “Chanson des barricades de Paris” (1968), due canzoni per “Pour en finir avec le travail. Chansons du prolétariat révolutionnaire” (1974) e una nel 1980 che difendeva gli anarchici spagnoli incarcerati per aver appoggiato degli scioperi operai.  Per quanto riguarda il lettore frustrato, non gli sfuggirà che ognuno ha il suo situazionismo. Il mio ad esempio passa attraverso le immagini piuttosto che la scrittura. Appartiene a un torrente carsico novecentesco nei cui inghiottitoi si trovano l’avanguardia dada e il punk, come ha brillantemente colto Greil Marcus in Lipstick Traces. A Secret History of the 20th Century. Tradotto da Odoya nel 2010, mi sembra che Tracce di rossetto sia stato accolto dai nostri intellettuali con sovrana sbadataggine.  Se dividere scrittura e immagini è problematico nel caso del situazionismo, ho l’impressione che sin dalla fine degli anni ottanta è in atto un recupero della sfera visiva. Nel 1989 si svolge la prima esposizione sull’I.S. (Sur le passage de quelques personnes à travers une assez courte unité de temps. A propos de l’Internationale Situationniste 1957-1972) a Parigi, Londra e Boston. Debord non vi partecipa, malgrado il vizio di rispondere a chiunque parlasse di lui. Nel 1991 esce l’integrale dei suoi film, presentata in anteprima alla biennale di Venezia. Già nel 1997, tre anni dopo il suicidio di Debord, lo storico dell’arte T.J. Clark e il suo traduttore inglese, Donald Nicholson-Smith, denunciano i tentativi espositivi e critici di “imprigionare la negatività di Debord in una torre d’avorio” (Why Art Can’t Kill the Situationist International). Prova a raggirare il pericolo The Situationist International (1957–1972) – In Girum Imus Nocte Et Consumimur Igni al museo Tinguely di Basilea e a Utrecht nel 2007.  Questo visual turn sembra contraddire le intenzioni di Debord che, dopo la conferenza di Göteborg dell’agosto 1961, sente la necessità di ricalibrare gli obiettivi del movimento su un piano più politico – un putsch nella cultura. Lo spettacolo del rifiuto deve ora lasciar spazio a un più radicale rifiuto dello spettacolo. Guai a trasformare la distruzione dello spettacolo in un’opera d’arte.  Una fase che coincide con un irrigidimento del movimento, con una sua organizzazione più verticistica. I situazionisti erano una settantina, ma solo una quindicina era ammessa alle riunioni; erano un gruppo informale, ma aderirvi comportava l’abbandono di ogni altra affiliazione, come in una setta qualsiasi. Solo nel 1969 sarà tollerata l’autonomia delle sezioni nazionali. La sua storia è un susseguirsi di espulsioni e rotture plateali con alleati preziosi quali: i Lettristi riguardo all’affaire Chaplin; André Breton, quando in occasione dei suoi 60 anni centinaia di persone ricevettero un falso invito per una grande festa all’hôtel Lutétia; i maoisti, da Sollers, che Debord si rifiutò persino di incontrare, a Godard (“le plus con des Suisses prochinois”), a Sartre, “charogne avancé”; Henri Lefebvre, reo di aver plagiato l’idea debordiana per cui tutte le rivoluzioni, la Comune di Parigi in testa, sono anche una festa.  Come nelle foto di gruppo ai tempi staliniani, Debord cancella uno a uno quanti lo affiancano. Una strategia stramba, se pensiamo ai numerosi prestiti concettuali senza i quali l’I.S. è impensabile: la critica della vita quotidiana e il romanticismo rivoluzionario da Henri Lefebvre; la psicogeografia dal gruppo Cobra (Constant e Jorn); il détour da dada e surrealismo; la deriva da Baudelaire e così via. In che modo poi quest’epurazione contribuì al rifiuto dello spettacolo non è chiaro.  Carta vetrata  Torniamo a Un art de la guerre: rispetto al visual turn delle mostre precedenti, pone al centro dell’attenzione la scrittura di Debord, in continuità con la pubblicazione delle sue Œuvres da parte di Gallimard nel 2004, un volume di quasi 2000 pagine. I quadri di Asger Jorn – che incontra Debord nel 1955, un evento che segna l’internazionalizzazione del movimento – sono poco più che un raccordo tra i documenti. Nell’economia espositiva non scandiscono alcun momento decisivo. Lo stesso vale per Jacqueline de Jong (artista dell’IS nel 1961), per il gruppo Spur o per i film di Debord, proiettati fuori dal percorso della mostra. Idem infine per l’immagine stessa di Debord di cui, come per Maurice Blanchot e Thomas Pynchon, ci restano poche foto (lo ha ricordato Laurent Jeanpierre). Due di queste aprono e chiudono la mostra: uno scatto del giovane Debord che brandisce un coltello (1951), come a dire “a noi due”; una piccola foto sfocata a rue du Bac (1991) in cui lo intravediamo a malapena, sprofondato nella sua poltrona come nel passato di un’epoca tramontata.  Che Un art de la guerre segni l’archiviazione del situazionismo? Che la Francia stia compiendo sul situazionismo la stessa operazione critica svolta su uno dei suoi precedenti diretti, il surrealismo, quella ovvero di considerare esclusivamente l’aspetto letterario trascurando quello visivo, al centro degli interessi internazionali? Difficile rispondere.  Debord esordisce sulla scena parigina con Hurlements en faveur de Sade, pilastro del cinema sperimentale francese assieme al Traité de bave et d’éternité d’Isidoure Isou (che segna l’affiliazione di Debord alla causa lettrista) e a L’anticoncept di Gil Wolman. La proiezione viene interrotta il 30 giugno 1952 al cineclub del Musée de l’Homme per le proteste del pubblico; l’integrale risale al 13 ottobre in una sala del quartiere latino. E’ lo stesso periodo in cui i situazionisti interrompono la conferenza stampa di Luci della ribalta di Charlie Chaplin, “l’escroc aux sentiments”, “maître-chanteur de la souffrance”, “finis les pieds plats”. “C’est fini le temps des poètes”, rincara la dose Wolman (“Perché gli spettatori urlano durante la proiezione de L’Anticoncept”). E quei 24 minuti di schermo nero e di silenzio con cui si chiude Hurlements segna senza dubbio la fine di un’epoca. Non è curioso però che Debord senta la necessità di mostrarla, questa fine, di farne un’immagine lunga quanto un film? In modo simile, nel 1963, per diffondere le cinque linee d’orientamento politico dell’I.S. – “Tous contre le spectacle”, “Dépassement de l’art”, “Réalisation de la philosophie”, “Abolition du travail aliéné”, “Non à tous les spécialistes du pouvoir, les conseils ouvriers partout” –, Debord realizza una vera e propria opera sospesa tra pittura, poesia grafica e graffito. Siamo lontani dalle direttive dei partiti politici.  Debord maestro di stile, artista della rivoluzione che ha dato una forma precisa alle sue azioni quanto al suo personaggio (come crede, ad esempio, Daniel Blanchard, che lo frequentò ai tempi di Socialisme ou Barbarie)? Fare della vita un’opera d’arte? Del resto fu Debord stesso a pensare la sua esistenza e la sua attività in termini di archivio. Se fu uno stratega, lo fu anzitutto della sua posterità. Pare che sulla sua scrivania abbia persino affisso la seguente placca: “Guy Debord a écrit sur cette table La Société du spectacle en 1966 et 1967 à Paris, au 169 de la rue Saint-Jacques”. Prima dell’uscita di Panégyrique nel 1989 – l’unico libro che Sollers confessò d’aver letto in strada, camminando dalla libreria a casa – Debord pubblicò Mémoires (1958). Titolo inusuale per un libro d’esordio. La copertina è in carta vetrata in modo da rovinare i libri adiacenti una volta riposto in biblioteca, ovvero una volta diventato archivio – un’idea degna di Prière de toucher di Marcel Duchamp, con il seno posticcio incollato sulla copertina del catalogo di una mostra surrealista del 1947. Mémoires fu letteralmente fabbricato da Debord e Jorn, racimolando parole e immagini, fumetti e collage, foto e caricature. “Je voulais parler la belle langue de mon siècle”: così si legge in chiusura di un libro composto, dimenticavo, solo di citazioni. Senza caporali, naturalmente.

Debord collage in onore di Asger Jorn, 1962

Solo partendo da tale mappatura dell’ archivio possiamo comprendere cosa e stato, come si € propagato, dove
hafallito e quale eredita halasciato il situazionismo, sembrano suggerirei curatori (Laurence Le Brase
Emmanuel Guy). Ad essere messain mostra e insomma la scrittura. Siete avvertiti: il visitatore di Un art de
la guerre dovra sapersi fare |ettore paziente e, avolte, frustrato. Del resto si tratta di una mostra ospitata alla
biblioteca nazionale, che ha avuto il merito di acquistare il fondo Debord, pronto a partire per |’ universita di
Yale. Untentativo di recupero istituzionale, di addomesticamento del nemico senza dubbio, 1a dove sono
conservate le carte di Sade e Céline. Ma non solo. Non dimentichiamo che, malgrado |a sua eco
internazionale, la storia dell’ Internazionale Situazionista e circoscrittanei primi sei arrondissements di Parigi:
il café Moineau arue du Four in cui si riuniscono sin dal 1952, il Marais, i Jardins de Luxembourg. |
situazionisti scorrazzavano in quartieri oggi disertati dagli artisti ein mano ale real estate agencies. E’

I” ultimo momento in cui un’ avanguardia artistica prende formae si sviluppanel cuore dellacitta, [adove
esplose larivolta studentesca del maggio 1968, con le barricate arue Gay Lussac.



Un putsch nella cultura

Adgli occhi del |ettore paziente di Un art de la guerre, la scrittura e presentata come una vera e propria
vocazione di Debord, come dimostrano e sue pagelle di secondaliceo a Carnot di Cannes (1948-51).
Italiano: “treés bon éleve’; Tedesco: “pourrait faire mieux”; Composition francaise: “capable de toutes les
fantasies” — quale migliore descrizione dell’ avventura del situazionismo? Seguono le riviste fondate:
I"“International e lettriste” (4 numeri nel 1952-54), “Potlach” (29 numeri nel 1954-57), I’ “Internazionale
Situazionista’ (42 numeri nel 1958-59). De La societa dello spettacolo (1967) viene esposto il manoscritto
originale, diviso in tre piccoli cahiers. Secondo il trozkista francese Jean-Michel Mension, durantei tredici
mesi della sua redazione Debord smise eccezionalmente di bere — la dérive e tante idee situazioniste sono
impensabili senzal’ivresse. Non mancano infinei parenti stretti della scrittura, ovvero lavoce elamusica. La
canzone era per Debord un’armadi propaganda, a punto che scrisse “ Chanson des barricades de Paris’
(1968), due canzoni per “Pour en finir avec le travail. Chansons du prolétariat révolutionnaire” (1974) e una
nel 1980 che difendeva gli anarchici spagnoli incarcerati per aver appoggiato degli scioperi operal.

—

e i

Debord Mémoires

Per quanto riguarda il lettore frustrato, non gli sfuggira che ognuno hail suo situazionismo. Il mio ad
esempio passa attraverso leimmagini piuttosto che la scrittura. Appartiene a un torrente carsico novecentesco
nei cui inghiottitoi si trovano I’ avanguardiadada e il punk, come ha brillantemente colto Greil Marcusin
Lipstick Traces. A Secret History of the 20th Century. Tradotto da Odoya nel 2010, mi sembra che Tracce di
rossetto sia stato accolto dai nostri intellettuali con sovrana sbadataggine.


http://www.odoya.it/index.php?main_page=product_book_info&products_id=367
http://www.odoya.it/index.php?main_page=product_book_info&products_id=367

Debord Mémoires

Se dividere scrittura e immagini € problematico nel caso del situazionismo, ho I’impressione che sin dalla
fine degli anni ottanta & in atto un recupero della sferavisiva. Nel 1989 si svolge la prima esposizione
sull’l.S. (Sur le passage de quel ques personnes a travers une assez courte unité de temps. A propos de
I"International e Stuationniste 1957-1972) a Parigi, Londra e Boston. Debord non vi partecipa, malgrado il
vizio di rispondere a chiunque parlasse di lui. Nel 1991 esce I’integrale dei suoi film, presentatain anteprima
allabiennale di Venezia. Gianel 1997, tre anni dopo il suicidio di Debord, lo storico dell’arte T.J. Clark el
suo traduttore inglese, Donald Nicholson-Smith, denunciano i tentativi espositivi e critici di “imprigionare la
negativita di Debord in unatorre d’avorio” (Why Art Can't Kill the Stuationist International). Provaa
raggirare il pericolo The Stuationist International (1957-1972) — In Girum Imus Nocte Et Consumimur Igni
al museo Tinguely di Basilea e a Utrecht nel 2007.



Destruktion RSG-6, Galerie EXI, Odense, giugno 1963

Questo visual turn sembra contraddire le intenzioni di Debord che, dopo la conferenza di Goteborg

dell’ agosto 1961, sente la necessita di ricalibrare gli obiettivi del movimento su un piano piu politico —un
putsch nella cultura. Lo spettacolo del rifiuto deve oralasciar spazio a un piu radicale rifiuto dello spettacolo.
Guai atrasformare la distruzione dello spettacolo in un’ opera d’ arte.



Direttive

Una fase che coincide con un irrigidimento del movimento, con una sua organizzazione piu verticistica. |
situazionisti erano una settantina, ma solo una quindicina era ammessa alle riunioni; erano un gruppo
informale, ma aderirvi comportaval’ abbandono di ogni altra affiliazione, come in una setta qualsiasi. Solo
nel 1969 saratolleratal’ autonomia delle sezioni nazionali. La sua storia é un susseguirsi di espulsioni e
rotture plateali con alleati preziosi quali: i Lettristi riguardo all’ affaire Chaplin; André Breton, quando in
occasione dei suoi 60 anni centinaia di persone ricevettero un falso invito per una grande festa all’ hotel
Lutétia; i maoisti, da Sollers, che Debord si rifiutd persino di incontrare, a Godard (“le plus con des Suisses
prochinois’), a Sartre, “charogne avancé€’; Henri Lefebvre, reo di aver plagiato I'idea debordiana per cui tutte
le rivoluzioni, la Comune di Parigi in testa, sono anche unafesta.



Direttive

Come nellefoto di gruppo ai tempi staliniani, Debord cancella uno a uno quanti 1o affiancano. Una strategia
stramba, se pensiamo ai numerosi prestiti concettuali senzai quali I'l.S. € impensabile: la critica dellavita
quotidiana e il romanticismo rivoluzionario daHenri Lefebvre; 1a psicogeografia dal gruppo Cobra (Constant
e Jorn); il détour da dada e surrealismo; la deriva da Baudelaire e cosi via. In che modo poi quest’ epurazione
contribui al rifiuto dello spettacolo non e chiaro.

Carta vetrata

Torniamo aUn art de la guerre: rispetto al visual turn delle mostre precedenti, pone al centro dell’ attenzione
lascritturadi Debord, in continuita con la pubblicazione delle sue Euvres da parte di Gallimard nel 2004, un
volume di quasi 2000 pagine. | quadri di Asger Jorn — che incontra Debord nel 1955, un evento che segna
I’internazionalizzazione del movimento — sono poco piu che un raccordo trai documenti. Nell’ economia
espositiva non scandiscono alcun momento decisivo. Lo stesso vale per Jacqueline de Jong (artistadell’ 1S nel
1961), per il gruppo Spur o per i film di Debord, proiettati fuori dal percorso della mostra. Idem infine per
I’'immagine stessa di Debord di cui, come per Maurice Blanchot e Thomas Pynchon, ci restano poche foto (lo
ha ricordato Laurent Jeanpierre). Due di queste aprono e chiudono la mostra: uno scatto del giovane Debord
che brandisce un coltello (1951), come adire “anoi due”; una piccolafoto sfocataarue du Bac (1991) in cui
lo intravediamo a malapena, sprofondato nella sua poltrona come nel passato di un’ epoca tramontata.



"

. -h'?._. _,. " .- H
¢é qui pourrit

Ce qui r’est pas incite au
dépassé pourrit, | dépassement.

Che Un art dela guerre segni |’ archiviazione del situazionismo? Che la Francia stia compiendo sul
situazionismo la stessa operazione critica svolta su uno del suoi precedenti diretti, il surrealismo, quella
ovvero di considerare esclusivamente |’ aspetto letterario trascurando quello visivo, a centro degli interessi
internazionali? Difficile rispondere.

Debord esordisce sulla scena parigina con Hurlements en faveur de Sade, pilastro del cinema sperimentale
francese assieme a Traité de bave et d' éernité d’ Isidoure Isou (che segna I’ affiliazione di Debord ala causa
lettrista) e a L’ anticoncept di Gil Wolman. La proiezione viene interrottail 30 giugno 1952 al cineclub del
Musée de I’Homme per le proteste del pubblico; I'integralerisale al 13 ottobre in una sala del quartiere
latino. E’ 10 stesso periodo in cui | Situazionisti interrompono la conferenza stampa di Luci della ribalta di
Charlie Chaplin, “I" escroc aux sentiments’, “ maitre-chanteur de la souffrance”, “finisles pieds plats’. “ C’ est
fini le temps des poetes’, rincarala dose Wolman (“Perché gli spettatori urlano durante la proiezione de

L’ Anticoncept”). E quel 24 minuti di schermo nero e di silenzio con cui si chiude Hurlements segna senza
dubbio lafine di un’epoca. Non é curioso perd che Debord senta la necessita di mostrarla, questa fine, di
farne un’immagine lunga quanto un film? In modo simile, nel 1963, per diffondere le cinque linee

d’ orientamento politico dell’[.S. —“Tous contre e spectacle’, “ Dépassement de |’ art”, “Réalisation de la



philosophie”, “Abolition du travail aiéné’, “Non atous les spécialistes du pouvoir, les conseils ouvriers
partout” —, Debord realizza una vera e propria opera sospesa tra pittura, poesia grafica e graffito. Siamo
lontani dalle direttive dei partiti politici.

Lettrisme

Debord maestro di stile, artista dellarivoluzione che ha dato una forma precisa alle sue azioni quanto al suo
personaggio (come crede, ad esempio, Daniel Blanchard, che lo frequento ai tempi di Socialisme ou
Barbarie)? Fare dellavitaun’ opera d arte? Del resto fu Debord stesso a pensare la sua esistenza e la sua
attivitain termini di archivio. Se fu uno stratega, lo fu anzitutto della sua posterita. Pare che sulla sua
scrivania abbia persino affisso la seguente placca: “ Guy Debord a écrit sur cette table La Société du spectacle
en 1966 et 1967 a Paris, au 169 de larue Saint-Jacques’. Primadell’ uscita di Panégyrique nel 1989 — I’ unico
libro che Sollers confesso d aver letto in strada, camminando dallalibreria a casa— Debord pubblico
Mémoires (1958). Titolo inusuale per un libro d' esordio. La copertinaein cartavetratain modo darovinare i
libri adiacenti una voltariposto in biblioteca, ovvero unavolta diventato archivio — un’ideadegnadi Priéere
de toucher di Marcel Duchamp, con il seno posticcio incollato sulla copertina del catalogo di una mostra
surrealistadel 1947. Mémoires fu letteralmente fabbricato da Debord e Jorn, racimolando parole e immagini,
fumetti e collage, foto e caricature. “ Je voulais parler la belle langue de mon siecle’: cosi si leggein chiusura
di un libro composto, dimenticavo, solo di citazioni. Senza caporali, naturalmente.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




