
 

Perchè crediamo a Primo Levi? 
Mario Barenghi
30 Novembre 2012

C’è un aspetto dell’opera leviana che credo sia difficile sopravvalutare: il divario quantitativo tra Se questo è
un uomo e (per usare l’espressione di Marco Belpoliti) il “macrotesto del Lager”. Se questo è un uomo, così
come si presenta oggi, è il risultato di una composizione insieme rapida e graduale. Rapida perché il libro è
stato steso nell’arco di pochi mesi, fra il 1946 e il 1947; graduale perché la prima redazione è stata rivista e
integrata per l’edizione 1958, oltre che definitivamente corredata dall’Appendice, nel 1976. Levi non era
quindi alieno dall’apportare varianti. Ma su Auschwitz ha scritto molto altro: e molto ha continuato a narrare
circa la propria diretta esperienza. I primi capitoli della Tregua, la sezione iniziale di Lilìt, svariati passaggi
dei Sommersi e i salvati, articoli e racconti sparsi, disseminati in varie sedi. Decine e decine di testi, senza
contare le poesie, senza contare il lungo saggio Rapporto sulla organizzazione igienico-sanitaria del campo
di Monowitz, così ricco di particolari: una mole imponente di pagine. Perché non ha mai pensato a
un’ulteriore edizione di Se questo è un uomo, che ne includesse almeno una parte?   

 

Capisco che, così posta, la domanda suona abbastanza insulsa. Ovvio: perché Se questo è un uomo, come
ogni opera, ha un proprio interno equilibrio. Non si può dilatare indiscriminatamente un libro senza
sfigurarne la fisionomia; nemmeno un libro di memorie. Ma ecco, questo è il punto. L’equilibrio che
contraddistingue il capolavoro leviano è il prodotto di una strategia narrativa che poggia su una precisa
economia della memoria. Due mi paiono le sue componenti fondamentali: la ponderazione delle informazioni
e la distinzione fra memoria individuale e memoria collettiva.

 

La memoria – Todorov lo ha detto in maniera particolarmente efficace – non è l’opposto della dimenticanza,
ma una miscela di ricordo e oblio: “I due termini in contrasto sono la cancellazione (l’oblio) e la
conservazione; la memoria, sempre e necessariamente, è un’interazione fra i due. La resa integrale del
passato è una cosa impossibile (ma che un Borges ha immaginato nella sua storia di Funes el memorioso) e,
d’altronde, spaventosa; quanto alla memoria, è giocoforza una selezione: alcuni aspetti dell’avvenimento
saranno conservati, altri immediatamente o progressivamente scartati, e quindi dimenticati” (Les abus de la
mémoire, 2004).

 

Se la memoria deve per sua natura essere selettiva, le memorie, in quanto testo narrativo, sono tenute ad
esserlo a maggior ragione. Ancora più che ricordare tutto, raccontare tutto è impossibile. Potremmo
naturalmente menzionare a questo proposito alcune dichiarate reticenze leviane. Ma ben altro è il vaglio a cui
Levi sottopone i propri ricordi. Durante la sua prigionia assiste a quattordici impiccagioni pubbliche; ne
racconta una sola. Nella lettera del 31 luglio 1961 a Jean Samuel (il “Pikolo” del Canto di Ulisse) elenca
quasi 50 componenti del Kommando chimico; in Se questo è un uomo ne sono menzionati forse una dozzina.
Molti, moltissimi i particolari che tace: ad esempio, l’intero campionario di specificazioni patologiche
contenuto nel Rapporto igienico-sanitario scritto con Leonardo De Benedetti e pubblicato nel ’46 sulla
“Minerva medica”. 

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/perche-crediamo-primo-levi
https://d10.doppiozero.com/mario-barenghi


 

Il problema della veridicità autobiografica potrebbe essere formulato in questo modo. I vissuti che la
narrazione aspira a rievocare sono ruvidi, frastagliati, irregolari, virtualmente inesauribili, come la costa della
Gran Bretagna di cui ha parlato Benoît Mandelbrot nel suo famoso libro (Gli oggetti frattali. Forma, caso e
dimensione, 1975). Riprodurli con esattezza, dar conto di ogni anfratto e smerlatura, inseguire ogni grinza,
crespa, implicazione, esula dalle possibilità concrete: quello che si può fare è dare la migliore
approssimazione della loro dimensione frattale, identificando gli adeguati algoritmi. Detto in altre parole,
raccontare esperienze complesse richiede in primo luogo una coerenza di scala: occorre individuare un livello
appropriato di generalizzazione, e ad esso attenersi, cercando di evitare l’accumulo di particolari
insignificanti o centrifughi. “Levi era pienamente consapevole” ha scritto Alberto Cavaglion nel suo recente
commento a Se questo è un uomo, “che un documento, da solo, non può essere espressione della realtà”.  Un
dato irrelato, frammentario, significa poco: può valere come “ricordo”, nel senso oggettuale di privato aide-
mémoire, ovvero come reliquia, come feticcio. Levi nutriva un altro desiderio: quello “di dare struttura,
organizzazione alle proprie esperienze” – così leggiamo in un’intervista radiofonica del 1985 – “di non
lasciarle in uno stato informe, di ridurle a sistema”.

 

Quando poi si tratta di raccontare un’esperienza estrema come quella del Lager, è indispensabile tenere
presente la disponibilità ricettiva dell’uditorio. Ogni reduce ha riportato dal campo una quantità di immagini
sature di orrore e di strazio. Puntare sull’efficacia dei dettagli espone al rischio di compromettere l’effetto
complessivo del racconto. È questo un carattere ben noto di Se questo è un uomo, del resto chiaramente
annunciato nella premessa: non ci sono nel libro quei “particolari atroci” così frequenti nelle memorie
concentrazionarie, e che rendono emotivamente così difficile ai posteri, studiosi inclusi, documentarsi in
maniera adeguata. Anche in Chronique d’ailleurs (1996), le tardive memorie di Paul Steinberg (il
personaggio chiamato “Henri” in Se questo è un uomo), che per sua stessa ammissione sarà senza dubbio
“uno degli ultimi testimoni a essersi espresso, e i cui ricordi risulteranno maggiormente decantati”, si trova
una scena che ha un grado di efferatezza ignoto alla norma leviana (la fine di un vecchio zingaro, che il
sadico Hauptscharführer Rakasch uccide premendogli la testa con lo stivale, faccia in giù, in una
pozzanghera). Siamo così al secondo aspetto dell’economia memoriale di cui sopra si diceva. La genesi di Se
questo è un uomo, raccontata in maniera sintetica ma essenziale nel capitolo Cromo del Sistema periodico,
richiede la transizione dall’orizzonte personale dei ricordi – vivi, brucianti, brulicanti, impadroneggiabili –
all’orizzonte collettivo della memoria. Alla memoria, cioè, intesa come fatto sociale, condivisibile e
trasmissibile: che esige una presa di distanza, l’interposizione di un diaframma – innanzitutto temporale – tra
l’evento traumatico e il presente del resoconto. È questo uno dei volti della indispensabile modificazione
adattativa che la memoria umana introduce. La distanza ha carattere essenzialmente cronologico: “Meditate
che questo è stato”, recita infatti al v. 15 la poesia d’apertura: “è stato”, non: “è”.

 

Lo stesso Todorov ha parlato di una distinzione tra uso letterale e uso esemplare della memoria. Il primo
preserva l’evento doloroso nella maniera più vivida, ma lo rende con ciò stesso insuperabile, “intransitivo”,
esponendo al pericolo di sottomettere il presente al passato. Il secondo invece – l’usage exemplaire – ne
ricava un modello per comprendere situazioni nuove, ossia permette di utilizzare il passato in funzione del
presente (ed è per questo potenzialmente liberatorio). Levi, in Cromo, definisce il nuovo corso della sua
impresa, dopo l’incontro con la futura moglie Lucia Morpurgo, “un costruire lucido, ormai non più solitario:
un’opera di chimico che pesa e divide, misura e giudica su prove certe, e s’industria di rispondere ai perché”.

 

I contenuti di una narrazione autobiografica sono, inevitabilmente, il risultato di un’elaborazione. Per
elaborare composti memorizzabili bisogna “filtrare, distillare, concentrare” (così si legge nell’articolo Argilla



d’Adamo del 1987). Questo è tanto più vero nel caso del resoconto di esperienze estreme, che segnano una
discontinuità dell’esperienza del tempo. All’inizio di un suo davvero memorabile volume (La mémoire,
l’histoire, l’oubli, 2000) Paul Ricoeur si richiama al binomio aristotelico memoria/reminescenza. Il primo
termine, mn?m?, designa il ricordo presente alla coscienza, il secondo, anamn?sis, la rimemorazione, il
richiamo di contenuti memoriali accantonati o nascosti. Ora, la condizione più comune presso gli
autobiografi è quella di dover recuperare il passato per poterlo raccontare: l’anamnesi è il presupposto della
narrazione. Ma per chi è sopravvissuto al Lager le cose vanno in maniera diversa. Rievocare quanto è
accaduto non costa alcun impegno di rimemorazione, giacché i ricordi sono fin troppo vivi nella mente. Il
problema sarà semmai di non esserne sopraffatto: di impedire che il peso di un passato spaventoso schiacci il
presente, o lo invada, come un incubo dal quale non ci si risveglia (ipotesi tutt’altro che peregrina, come
dimostra l’epigrafe in versi della Tregua, Alzarsi). Il carattere traumatico delle esperienze vissute impedisce
al reduce di percepirle come passato, cioè di allontanarle dal primo piano della coscienza. Parafrasando
Ricoeur, potremmo dire che in questo caso il “gradiente di distanziazione” si azzera.

 

I termini dunque si capovolgono. Non occorre ricordare per raccontare, bensì raccontare per ricordare.
Raccontare, distillare in forma di racconto, è il mezzo per conferire a quegli eventi lo statuto di passato, per
imprimervi quel contrassegno di anteriorità senza il quale non si dà memoria (“la memoria è del passato”,
dice Aristotele). Solo in questo modo essi potranno essere considerati come qualcosa che è bensì avvenuto,
ma che non rischia di confondersi con il presente: che non lo offusca, non lo contamina – non lo perturba o
stravolge. E d’altro canto, solo allontanandoli da sé, sospingendoli nel passato, quegli eventi potranno essere
rappresentati – resi presenti – agli altri, e i ricordi personali farsi memoria collettiva. “Meditate che questo è
stato”. Un Passato prossimo, nel senso più pregnante dell’espressione: l’essere “passato” rispetto a chi narra è
condizione necessaria per esser reso “prossimo” (nei limiti del possibile) a chi ascolta.

 

 

Questo articolo è parte della relazione tenutasi a Torino l’8 novembre 2012 nell’ambito della quarta
“Lezione Primo Levi”, l’appuntamento annuale organizzato dal Centro Studi Primo Levi.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



