
 

Furio Jesi. Mito, violenza, memoria 
Enrico Manera
14 Novembre 2012

Anticipiamo un brano dal nuovo libro di Enrico Manera, Furio Jesi. Mito, violenza, memoria, Carocci
editore.

Attraverso la figura di Jesi, storico delle religioni, mitologo e giornalista, Enrico Manera analizza il recente
dibattito sul mito, nel suo indissolubile legame con la politica e con la costruzione delle identità delle società
moderne.

 

Leggi la quarta di copertina.

 

 

Furio Jesi è stato uno studioso dalla straordinaria varietà di interessi, capace di ibridare discipline e di
intrecciare problemi apparentemente distanti grazie a un’erudizione profonda, un’intelligenza sottile e una
scrittura formidabile. [...]

 

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/furio-jesi-mito-violenza-memoria
https://d10.doppiozero.com/enrico-manera
https://d10.doppiozero.com/sites/default/files/allegati/Anticipazione%20Quarta%20cop%20Manera.pdf


Nello studio del mito Jesi è una luminosa meteora che emerge per originalità di stile e di impostazione ed è al
tempo stesso una cerniera tra gli studi legati a un umanesimo classico – Pettazzoni, Kerényi, Jung, Cassirer –
e la ricezione in tempo reale di una nuova cultura, tra tutti Dumézil, Lévi-Strauss, Benjamin, Barthes. La
costante che solca un’opera eterogenea per temi e soggetti donandole organicità e coerenza è la scienza della
mitologia, o meglio la sua critica; questa, culminata nell’originale proposta della «macchina mitologica»,
alimenta l’intera produzione  jesiana permettendole di muoversi in un territorio di sorprendente vastità.
Spostando l’attenzione dal mito, concepito come una sostanza oggettivabile, alle forme mitologiche e alle
modalità testuali di produzione di materiali mitologici, Jesi ha indagato il rapporto tra sapere e potere nel
quadro di una filosofia del linguaggio: finzioni, miti, luoghi comuni sono entità dotate di un’esistenza
nell’immaginario che non di meno alimenta pratiche diffuse e produce conseguenze reali, inserite in contesti
storici pregni di interessi di ordine materiale e politico. Una simile ontologia della finzione è anche una teoria
critica della cultura, perché interroga ciò che prima facie si presenta come naturale, eterno e dotato di
legittimazione sacrale per mostrare cosa – uomini e idee, valori e presupposti – lo ha prodotto.

 

‘Mito’ è il nome di una rete intricata di strutture portatrici della memoria, solo apparentemente ovvia, ma che
si rivela invece all’analisi filosofica essere ricavata per contrasto proprio dall’assenza di ciò che il termine
designa: un mito come sostanza extraumana e extratemporale che non è mai possibile conoscere veramente
come tale. Se per lungo tempo la filosofia ha pensato il mito come superstizione infantile e irrazionale, la
riflessione contemporanea gli ha restituito una più ampia portata di significato e lo ha concepito come il
frutto di una logica sui generis ma pur sempre prodotta dalla ragione. È sempre la razionalità, indagabile solo
attraverso se stessa e nelle sue manifestazioni storiche, a essere in questione quando si parla di mitologie.

 

Jesi ha cercato di rispondere alle domande poste dall’intersezione di antropologia, storia delle idee e filosofia
a sincrono con quanto succedeva nella riflessione contemporanea europea. Dopo aver abbandonato negli anni
sessanta lo studio del mondo antico per dedicarsi alle interferenze tra mito, letteratura e politica nella cultura
mitteleuropea, ha mostrato come la scienza del mito ne riveli la funzione di coesione comunitaria nel
momento della sua difettività, quando cioè essa nell’età moderna del disincanto del mondo e della
secolarizzazione, con la «morte di Dio», viene a mancare. Ciò che del mito è delineabile, con il tratto leggero
di uno schizzo a matita che non ha la presunzione di essere scienza esatta, è allora la «macchina mitologica»
che lo produce e che insieme produce se stessa.

 

La filosofia della mitologia di Jesi ha una funzione essenzialmente strategica di smascheramento e di
demistificazione volta all’emancipazione in senso politico: decostruendo gli elementi di un meccanismo
linguistico, logico e narrativo che produce le verità del potere e delle classi dominanti e le esibisce nel ‘mito’
(e in ogni mito), egli ha partecipato di una più generale cultura figlia della crisi della metafisica del secondo
dopoguerra e poi dell’atmosfera post-strutturalista dai tardi anni sessanta, caratterizzata dalla riformulazione
del marxismo. Rifiutando di pensare le categorie centrali della cultura in termini di ‘sostanza’, Jesi si rivolge
a testi, immagini e scrittura attraverso una critica che si interroga, oltre che sul loro specifico contesto, sulla
loro più generale capacità di generare significati: sul come della loro invenzione, con un movimento che ha i
tratti del gioco di scomposizione dei materiali con cui il sistema della realtà si è eretto. Lo sguardo filosofico
che Jesi ha gettato sul mito è principalmente un’analisi del plesso sacro-potere-letteratura e della ragione che
si rispecchia in esso: oltre alla messa in luce di rilevanti momenti della storia delle idee è una riflessione sulla
cultura stessa nelle sue accezioni più ampie. I suoi studi hanno una forte impronta antropologica che scopre la
carsica presenza della sfera mitico-sacrale tanto nella cultura alta quanto in quella popolare e underground.

 



Mitologia e sacralità, persi i loro tratti classici e tradizionali, continuano a innervare le pratiche sociali della
contemporanea civiltà dell’immagine: musica, letteratura, arti, ma anche la ricerca di stati di coscienza
alterati, la proliferazione di tecniche di cura del corpo, la dimensione pubblica della scienza e della
tecnologia, i saperi condivisi che costituiscono il senso comune, la politica spettacolare e carismatica,
l’economia come dogma. La mitopoiesi, la produzione continua di nuovi e diversi miti, è un fattore
elementare della costruzione che gli uomini fanno dei loro mondi nel tempo; vero illuminismo è quello che,
riconoscendo l’inemendabile presenza di miti nella vita umana, è capace di criticarne gli aspetti disumani e
negativi per la giustizia sociale.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

