
 

Il sogno dopo la caduta 
Altre Velocità
30 Ottobre 2012

Che cosa accade sulla scena del Principe Amleto? L’ultimo spettacolo di Danio Manfredini arriva dopo
cinque anni dall’ultimo progetto (Il sacro segno dei mostri, del 2007); il suo percorso, come sempre, è fatto
di attesa, di accoglienza, di attenzione: ogni nuovo lavoro giunge quando è il proprio momento, come una
necessità, e con i propri tempi passa dall’intuizione alla forma. Nel Principe Amleto, che ha debuttato al
Sienafestival lo scorso 28 settembre, la lunga elaborazione di Manfredini e dei suoi attori ha portato in
superficie il gioco di rispecchiamenti senza fine della tragedia shakespeariana. Il nero denso della scena è la
materia con cui le luci disegnano lo spazio, segnano i confini delle presenze; rivelano corpi nascosti,
stabiliscono le zone dell’azione. Tutto ciò che è visibile è definito, si colora e si intaglia sullo sfondo. Gli
attori, tutti uomini, indossano maschere bianche che ne ricalcano i tratti del volto. Una realtà più reale, quella
del teatro che mostra se stesso; un sogno vigile, quello di Amleto, il principe visionario, che vede oltre e va al
di là della verità stessa, dove l’incubo è lucido e concreto.

 

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/il-sogno-dopo-la-caduta
https://d10.doppiozero.com/altre-velocita
http://www.sienafestival.it/sample-page/


 

Cosa accade, quindi? Forse nulla, il tempo è sospeso, “the time is out of joint” dice Hamlet, e il Principe
Amleto di Manfredini inizia e finisce insieme al sogno del protagonista, teso ciclicamente tra la vita e la
morte, prima e dopo i numerosi lutti della tragedia. Come in Shakespeare si procede per illuminazioni, per
immagini che rivelano luoghi e situazioni: ma in questo caso si tratta di paesaggi della mente, che Amleto e
le sue proiezioni abitano come spettri luminosi. Al bianco e nero, predominanti dei primi quadri, si
aggiungono zone di colore che risaltano sulla scena oscura: l’abito verde e cangiante di Gertrude, il rosso
violento dei mantelli di Rosencrantz e Guildernsten, le macchie di luce colorata che invadono il fondale e la
mente del principe. La sua visione aggrega e disgrega le cellule dell’azione, creando un corpo-Amleto che
vive con le forme della percezione del protagonista, con le sue intuizioni e le sue fantasticherie. La
composizione plastica delle scene accoglie immagini archetipiche, sedimentate nella memoria: le braccia
abbandonate di Amleto, oscillanti come in una deposizione in movimento, il panneggio del velo di Ofelia,
che presagisce i flutti da cui verrà sommersa, l’inattesa crocefissione finale.

 

L’architettura drammaturgica si regge su un ritmo discontinuo, segnato dall’incalzare circolare di un
violoncello, da improvvisi silenzi e canti leggeri, mentre gli attori attraversano la scena in corse ipnotiche,
sostano immobili, incorniciati come icone, oppure trasportati su piccoli praticabili mobili. I loro corpi non



hanno più veramente sesso, ma si muovono come guidati da altre volontà in un mondo post-umano, dove si
può essere solo e infinitamente personaggi. E persone, infatti, sono questi spettri di Amleto, nel senso
primario di oggetti che “suonano attraverso”: i loro volti si fondono con le maschere costruite da Manfredini,
autentici apparati vocali che ne alterano la voce, ne amplificano il respiro. Quello che Kantor chiamava “bio-
oggetto”, sorta di fardello dell’attore, a cui l’attore si unisce come un organo al proprio corpo, qui aderisce
letteralmente ai personaggi come una maschera mortuaria, diventando simulacro mobile sui visi della corte di
Danimarca. E in fondo, questi fantasmi che hanno le movenze di marionette del Bunraku, sembrano davvero
una classe morta mentre danzano in silenzio una coreografia spezzata, il re e la regina a guidare il passo con
gomitate e sgambetti: non più davvero i personaggi, ma memoria di se stessi.

 

 

Danio Manfredini fa volteggiare Amleto intorno al proprio asse, spargendo nuvole di coriandoli: è lui a
interpretare il principe attraverso i cui occhi (chiusi) si crea l’azione, la figura-schermo per lo spettatore della
tragedia. Amleto si sdoppia nei fantocci della sua follia, oppure svanisce dietro un fondalino bianco a
pronunciare il celebre monologo che ha reso celebre la sua storia. Tutto ciò che è invisibile diviene visibile, e
viceversa. Il suo sogno, nel sogno del teatro, contiene quello della recita da lui pianificata per verificare i suoi
sospetti sull’omicidio del re suo padre. Le rappresentazioni, inghiottite l’una nell’altra, creano sempre nuovi



giochi di riflessi, ampliano la percezione ma non sciolgono i nodi della realtà. Piega dopo piega, la verità crea
successive concrezioni che emergono col volto bianco dei personaggi, che Amleto affronta ogni volta come
fossero pensieri molesti, materializzazioni della rivelazione del fantasma-padre. Questo Amleto è figura della
sospensione, più che del dubbio, intesa come interruzione degli eventi, stato di attraversamento della materia
del tempo, che è la materia del teatro. Non accade niente perché tutto è già accaduto: la prima e l’ultima
immagine si equivalgono, è quella di Amleto disteso in un angolo del proscenio. Tutto ciò che vediamo nel
mezzo potrebbe essere una visione premonitrice, oppure l’ennesimo sogno ricorrente del teatro.

 

Con questo lavoro Danio Manfredini si abbandona al testo, e nel farlo, l’abbandona a se stesso, lascia che il
personaggio Amleto cada, e che il testo Amleto accada e porti lo spettacolo dove deve. Nel finale, il duello
che vede affrontarsi Amleto e Laerte, e morire entrambi insieme al re e alla regina, i due giovani vengono
crocefissi ai lati della scena, lasciando spazio a un nuovo regno, terminando ancora una volta la tragedia. Un
Cristo con le braccia abbandonate lungo il corpo, ultimo burattino, viene calato dall’alto a completare la
Crocefissione: il sacrificio umano, ovvero d’attore, che si ripete ad ogni replica, resta involucro vuoto,
maschera senza volto. È Orazio, invece, nel pronunciare le ultime battute di fronte alla distesa di morti, a
scoprirsi il volto, abbandonando il sogno nel sogno e ripristinando la durata del tempo.

 

Alessandra Cava

 

 

Lo spettacolo è attualmente in tournée nei teatri italiani: al Kismet di Bari (1-2 novembre), al Franco
Parenti di Milano (12-14 dicembre), al Novelli di Rimini (18 dicembre).

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

http://www.teatrokismet.org/view_stagione.php?id=132
http://www.teatrofrancoparenti.it/?p=informazioni-spettacolo&i=566
http://www.teatrofrancoparenti.it/?p=informazioni-spettacolo&i=566
http://www.teatroermetenovelli.it/programma/-abbonamento_verde/pagina66.html
https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





