
 

Ulrich Beck: la catastrofe ci salverà 
Antonio Lucci
16 Ottobre 2024

Ulrich Beck, insieme a Bruno Latour, Peter Sloterdijk e Heiner Mühlmann (con gli ultimi due in età
avanzata, ma ancora attivi dal punto di vista intellettuale) forma una costellazione, un quartetto intellettuale,
del tutto peculiare, che ha avuto la capacità e l’interesse di gettare un ponte tra individuale e collettivo come
pochi altri negli ultimi decenni hanno saputo fare. 

Questo ponte che unisce singolo e collettivo, processi di ominazione e socializzazione, di trasformazione
della mentalità e delle pratiche, a fronte della crisi economica, energetica, e soprattutto climatico-ambientale
diventata drammatica negli ultimi anni non può che prendere la forma di una riflessione sull’ecologia.

Il “discorso sulla casa comune” – che è il significato letterale di “ecologia” – è, infatti, un discorso che può
sorgere solamente da processi di teorizzazione che fin dall’origine tengano presente il fatto che “i collettivi”
sono enti più ampi di quelli formati dai soli esseri umani. 

L’ecologia, nella sua versione migliore (vale a dire quella meno antropocentrica), si pone infatti come un
discorso che coinvolge una serie di attori – umani e non umani, fisici e simbolici – che Latour chiamava
“attanti” e che vedeva interconnessi in reti.

Se Latour vedeva nell’ipotesi di un “parlamento delle cose” una possibile soluzione per dare voce agli attanti
non-umani, coinvolgendoli nei processi politico-decisionali tramite delle rappresentanze ad hoc, il “sociologo
del rischio” Ulrich Beck, scomparso nel 2015, rimaneva più sul campo a lui proprio, quello della sociologia,
e si interrogava, poco prima di morire, sulle potenzialità politiche per i collettivi umani che può avere una
presa di coscienza della crisi ambientale. Nel saggetto postumo uscito recentemente per Castelvecchi dal
titolo Come il cambiamento climatico potrebbe salvare il mondo, Beck parte, innanzitutto, da una presa di
posizione radicalmente anti-negazionista: il cambiamento climatico c’è, ed è impossibile negarlo. Ma questo
non significa che l’unica attitudine di fronte ad esso sia quella dell’immobilismo e della rassegnazione,
perché «il rischio non è la catastrofe» (p. 29), e non bisogna cadere nell’impasse psicologica per cui,
trasformando la catastrofe a venire in catastrofe presente, si rinuncia ad agire nel mondo.

Beck ci invita, piuttosto, a rovesciare il punto di vista e a chiederci – come viene espresso icasticamente nella
lunga introduzione da Danilo Selvaggi – «non come il mondo può salvarsi dal cambiamento climatico, ma
come il cambiamento climatico può salvare il mondo» (p. 10). Bisogna, insomma, pensare al potenziale
emancipatorio della catastrofe e ai modi in cui questo possa essere messo in atto (p. 23). 

Come attivare questo potenziale? Innanzitutto riconoscendo che c’è una base logica e ontologica al fondo
della crisi climatica: il considerare tutto ciò che non è umano come un qualcosa di estraneo e sfruttabile – un
“fondo disponibile” lo aveva definito Martin Heidegger in tempi non sospetti – che appartiene al regno del
non-essere (in senso proprio). Lo sfruttamento del mondo non-umano (oltre che di quello umano,
naturalmente) così espulso dalle categorie logico-ontologiche della Modernità occidentale è il frutto
dell’azione politica del capitalismo industriale, secondo Beck, che si è incarnato in politiche statali chiuse su
se stesse e incapaci di pensare globalmente. 

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/ulrich-beck-la-catastrofe-ci-salvera
https://d10.doppiozero.com/antonio-lucci
https://www.castelvecchieditore.com/prodotto/come-il-cambiamento-climatico-potrebbe-salvare-il-mondo/




Beck, criticando queste politiche statali, vi contrappone quelle che a suo parere potrebbero sostituirle in
maniera positiva, incentrate sul ruolo della città e del cosmopolitismo: «La sociologia cosmopolita, insomma,
deve riorientarsi verso un futuro sconosciuto e inconoscibile, reso presente entro gli orizzonti temporali del
rischio globale» (p. 35). L’accenno precedente di Beck a una (cosmo)politica a venire viene sviluppato
dall’autore nella direzione di un ripensamento delle categorie del politico (e non a caso il referente polemico
del tedesco è il suo connazionale Carl Schmitt) che guardino al di là dei confini di una politica meramente
statale, cioè limitata territorialmente. La politica statale, infatti, secondo Beck, è una politica legata a doppio
filo alle categorie politiche della Modernità, quelle su cui si incardinava la teoria giuridica e politica di
Schmitt: Nomos della terra e divisione amico/nemico. Per Schmitt – o, quanto meno, per lo Schmitt di Beck
– la politica coincideva con la storia dell’inimicizia orientata all’appropriazione territoriale: non a caso, per il
giurista di Kassel, era la dicotomia amico/nemico (che poteva essere prolungata in linea di principio fino
all’annientamento fisico dell’avversario) a strutturare l’universo della politica. A quest’idea Beck
contrappone una sorta di aut aut cosmopolitico: «cooperare e condividere oppure non cooperare e perire» (p.
43). La società attuale, secondo Beck, infatti, non è in grado di fronteggiare i problemi sistemici posti dalla
crisi climatico-ambientale attuale se non rinunciando alla politica statale, vale a dire a una politica di potenza
individuale-territoriale, che funziona giocoforza a detrimento di altre entità statali-territoriali. Da qui la
necessità di sviluppare un “senso comune cosmopolita” che non consiste altro che nell’accettazione politica
che «nella società mondiale del rischio, paradossalmente, la cooperazione tra nemici non si basa sul
sacrificio, ma sull’interesse personale» (p. 44).

Beck si rende conto delle difficoltà a cui un cosmopolitismo politico andrà incontro: la politica, da secoli, è
politica degli Stati nazionali, il cambiamento di rotta appare difficile. La soluzione del sociologo, quindi, non
può che essere quella di una proposta, che però ha il pregio di avere due aspetti: uno pragmatico e uno
utopico. 

Dal punto di vista pragmatico per Beck una vera (cosmo)politica non potrà che essere il frutto di un
equilibrio cercato tra conflitti e alleanze, ossia una sorta di proseguimento della politica nazionale con altri
mezzi (ma neanche troppo dissimili da quelli “classici” della politica). 

È forse però quella maggiormente “utopistica” la proposta beckiana più interessante: secondo questa idea –
davvero utopistica, ossia pensata a partire da luoghi cittadini che ancora non esistono in quanto enti
compiutamente politici – saranno i conglomerati cittadini i veri attori della “cosmopolitica” a venire: 

«L’umanità ha iniziato all’interno della polis – la città – la sua avventura politica. […] oggi lo Stato-nazione
sta fallendo di fronte ai rischi globali. Le città, che nella Storia hanno costituito la base sociale dei movimenti
civici per la libertà, nel mondo cosmopolitizzato di oggi, caratterizzato da minacce globali, potrebbero
tornare ad essere la migliore speranza per la democrazia» (p. 59).

I modi in cui la speranza cosmopolitica di Beck nelle città dovrebbero entificarsi in concrete azioni politiche
non vengono sviluppati dal sociologo, che aveva progettato il testo solo in fase embrionale, prima di essere
stroncato da un infarto. 

La sua proposta, però, resta attuale: non è un caso che, ogni volta che un ordine costituito viene messo in
crisi, si faccia appello alla parola-chiave del cinismo antico “cosmopolitismo”, che porta con sé l’aspirazione
ad abitare un ordine altro rispetto a quello dei rapporti materiali vigenti. 

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





