
 

Ismail Kadare e Enver Hoxha a 400 passi 
Gianluca Solla
8 Ottobre 2024

Appena quattrocento passi separano la casa di famiglia di Ismail Kadare, situata al numero 16 di Rruga Fato
Berberi, dalla casa natale di Enver Hoxha. Da un lato lo scrittore che più volte fu candidato per il Nobel,
dall’altro il segretario del Partito del lavoro albanese dal 1941 al 1985.

Percorrere queste poche centinaia di metri all’alba, significa districarsi nel dedalo di stradine della vecchia
Argirocastro senza poter chiedere informazioni a persona. Camminando lungo le pendenze si coglie con il
corpo la distanza fisica che collega le due dimore, ma anche non si può evitare di pensare all’inaudita
prossimità tra vite così diverse che in quelle case sono nate e in parte cresciute. Non c’è ancora nessuno in
giro, comunque non le torme di visitatori che fra poche ore riempiranno le anguste stradine del bazar
all’ombra della moschea centrale. A quest’ora solo qualche animale qua e là vi guarda incuriosito. E quindi
percorriamo la strada (in salita, qui è tutto in salita) da casa Kadare alla vecchia casa Hoxha, odierno Museo
Etnografico albanese. Capita di fare la stessa strada a chi leggendo si avventuri tra le pagine di La città di
pietra, lo straordinario racconto che Ismail Kadare ha fatto della sua infanzia trascorsa tra le case ottomane
della città vecchia, a ridosso del confine, posizione malauguratamente strategica per gli italiani negli anni
Trenta e per i loro malaugurati sogni di conquista della Grecia. Del sapore di quelle pagine non si ritrova
molto nella casa-museo, restaurata in modi che farebbero la gioia di qualsiasi immobiliarista, ma che ne
fanno un luogo abbastanza vuoto di appigli sensoriali. Quando capita di visitare una casa-museo così, viene
da pensare che siano rimasti solo i silenzi dietro la partenza dei suoi abitanti. Così chi non conoscesse la
scrittura magistrale del bambino che li nacque e crebbe, è arduo pensare che verrebbe preso dalla curiosità di
leggerlo, visitando quelle stanze. 

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/ismail-kadare-e-enver-hoxha-400-passi
https://d10.doppiozero.com/gianluca-solla




Forse manca una voce, ecco cosa manca. Manca la voce di una guida che sappia far risuonare queste stanze
così sterili e igienizzate dalla loro storia. A questo monumento muto mancano le storie, le voci, i rumori,
l’umanità varia, che popolano in modi spesso gioiosamente drammatici tutte le pagine di Kadare. Guardiamo
un video, osserviamo distratti alcune teche, troviamo dei disegni che un qualche laboratorio per bambini si è
lasciato dietro, ma per lo più ci muoviamo senza sapere bene cosa siamo venuti a cercare in questo posto. 

Però, come tutte le superfici lisce, anche qui non è impossibile trovare una breccia o, più esattamente, una
piega nascosta. Anche la superficie più liscia non manca delle sue sorprese, ad attenderle con un po’ di
pazienza.

Ci sono in particolare due elementi che ci guardano dal loro cantuccio e che forse rimarrebbero muti senza le
pagine di La città di pietra. Il primo è il pozzo, situato dentro il cortile interno della casa. Sembra quasi un
resto incongruo di quella che è stata davvero una casa, un po’ come quando all’interno di un edificio si
ritrovano resti di un altro uso del palazzo. Al pozzo i lettori di Kadare sanno che sono dedicate pagine
bellissime dell’autobiografia, in particolare la pagina che racconta una notte di tempesta in cui la cisterna
minacciava di straboccare e di allagare tutte le stanze del pianoterra, perché alimentata dalla pioggia, come
generalmente accadeva nelle case ottomane. Per il bambino che Ismail Kadare era in quel momento,
l’accaduto diventa una straordinaria immagine del carattere rovinoso di quando si accumula più del
necessario. Ma è anche l’immagine di un singolare indeterminarsi tra dentro e fuori, rappresentato dal pozzo,
con l’acqua libera di scorrere dentro casa attraverso apposite grondaie, in modo che alla famiglia non
mancasse mai il suo bene.



L’altra parte che attira la nostra attenzione è la piccola cantina, usata – ci ricorda una delle poche targhe
parsimoniosamente distribuite nella casa – come bunker negli anni dei bombardamenti della città, contesa tra
italiani e greci e poi finalmente riconquistata dai partigiani albanesi. Anche attorno a questo spazio altrimenti
angusto e insignificante le pagine de La città di pietra fanno ruotare storie di un’incredibile potenza. Là si
ricorda, per esempio, dell’orgoglio del piccolo di famiglia nel leggere il cartello affisso dalle autorità al
portone di casa: RIFUGIO PER NOVANTA PERSONE. Se in città non mancavano i luoghi in cui
proteggersi dai bombardamenti, si trattava pur sempre di rifugi per quindici o venti o trenta persone al
massimo. Niente di paragonabile alla sensazione che la casa fosse diventata da un giorno all’altro “il centro
del quartiere”. Traspare ancora l’eccitazione del bambino quando Kadare scrive: “Vi regnava adesso una
grande animazione. Lasciavamo la porta spalancata perché la gente potesse trovarvi riparo al primo urlo della
sirena d’allarme. C’era qualcuno che arrivava persino prima e restava ore nel corridoio, accanto all’ingresso
della cantina, a riprendersi d’animo, a fumare, a discutere. […] La nostra casa era diventata una sorta di
luogo pubblico. Ogni giorno era teatro di qualche incidente […] ci si accapigliava soprattutto per i posti
migliori. Quasi tutti portavano coperte perfino materassi, si stava sempre più stretti”.

Se ora lasciamo questo luogo, dopo averlo riempito nuovamente delle storie che gli appartengono e per quasi
quattrocento volte mettiamo un piede davanti all’altro, passando di fronte ad alcune tra le più belle dimore in
stile ottomano di Argirocastro, si arriva sulla strada dedicata a Hysen Hoxha, zio di Enver, e all’odierno
Museo Etnografico. 







La ex casa natale di Enver Hoxha è stata distrutta da un incendio e ricostruita a cavallo degli anni ’60 nello
stile delle case tradizionali ottomane della città. Il museo si visita con interesse. Tra i documenti dalle varie
regioni del paese veniamo attirati da due video: uno è la registrazione di un canto dell’esilio – elemento
cardine di un paese segnato dalle partenze e dalle migrazioni – e uno muto su un matrimonio tradizionale
albanese, il volto della sposa ricorda i ritratti di donna di Klimt o di Khnopff. Con la stessa eleganza fende la
folla riunita sotto la casa del padre per andare incontro al suo promesso. Ma sono soprattutto altri elementi ad
attirare qui l’attenzione. In una stanzetta sono raccolte alcune biografie di vite perseguitate dal regime,
condannate a morte o a una detenzione disumana. È uno dei timidi tentativi del paese di fare i conti con le
responsabilità storiche del più lungo regime comunista del blocco dei paesi dell’Est (1945-1991), l’unico a
evitare la destalinizzazione alla morte di Stalin, finendo per diventare una dittatura feroce. Alla chiusura
dell’Albania nell’isolazionismo paranoico di allora corrisponde oggi un paesaggio costellato da bunker,
piccoli o grandi, visibili o invisibili, che le statistiche nazionali conteggiano nella cifra monstre di 170 mila e
passa unità (contro i 230 mila che il regime avrebbe voluto costruire). 





Nel Museo c’è un altro dettaglio sul quale inciampa subito il nostro sguardo: la culla intagliata nel legno nel
locale in cui fu tenuto al caldo il neonato Enver. Immagino per un istante che effetto farebbe la stanza natale
di uno dei tanti tragici soggetti del potere del Novecento in uno dei nostri musei europei. Singolare perché il
sito del Museo afferma che “non c'è nulla che abbia a che fare con Enver Hoxha, né i suoi averi, oggetti o
mobili della sua vera casa, e nulla che riguardi la sua storia”, mentre il dettaglio viene segnalato da un
cartello ad hoc.

È soprattutto un altro spazio ad attirare l’attenzione: è un passaggio sul retro, che unisce diverse stanze. Su un
lato stretto di questo cunicolo e in parte sul soffitto a botte viene proiettato il video (in albanese con i
sottotitoli in inglese) di una visita di Hoxha alla casa di famiglia e ad Argirocastro. Scorrono le immagini
della popolazione che omaggia Hoxha, le ragazze con i fiori, i veterani della lotta partigiana, la bella città e il
suo castello. Hoxha è lì con noi, moderatamente sorridente, autorevole padre della patria e di tutti i suoi
abitanti. È ancora lì. In un certo senso, non è mai andato via. Non ci ha mai lasciato.





Capisco ora meglio una strana mostra improvvisata, fatta di reperti di guerra e di oggetti d’uso domestico
nell’epoca comunista. La trovate a ridosso della moschea centrale, subito sopra una delle vie in salita del
bazar. Soprannominato “Nostalgia Museum” con quella malinconica inventiva che hanno solo i popoli
balcanici, è sostanzialmente il corridoio d’accesso a un bunker murato. Dopo alcune decine di metri di
galleria, che su molti visitatori ha subito un effetto claustrofobico, aumentato dall’odore degli oggetti esposti,
sul muro in fondo scorre un lungo film sulla storia albanese. Sarà forse dei primi anni ’80, a colori e solo in
albanese. La qualità della proiezione, legata anche allo schermo di cemento, è bassa. Senza sottotitoli resta
arduo comprendere e allora non resta che farsi prendere dal flusso di folle inneggianti, incontri tra capi di
stato, riunioni del comitato centrale del partito, ritratti del giovane Hoxha partigiano, doni di fiori, popoli
sorridenti, parate (si riconosce la piazza centrale di Tirana), immagini di partigiani che entrano nelle città
liberate dagli invasori tedeschi (e prima da quelli italiani). Sono immagini virate ora in azzurrino, ora in blu,
ora in rosso. Già la variazione cromatica dice qualcosa del loro anacronismo. Eppure quell’anacronismo è là
davanti, al fondo della galleria, più presente che mai, per quanto in forma spettrale. È la presenza di ciò che
non passa nella storia di ciascun paese, di ciascuna cultura. E che chiede di essere ascoltato, al di là delle
troppo facili contrapposizioni tra allora e ora, tra dittatura e democrazia, tra povertà e benessere, non per
negare la differenza tra le alternative, ma per ragionare su ciò che lega ogni luogo a quello che è stato e che,
in una certa misura, sotto la superficiale apparenza accogliente per i turisti, fortunatamente continua a essere.
Altrimenti avremmo paesi tutti uguali l’uno all’altro, come uguali sono diventati i centri commerciali e le vie
pedonali delle città.



Solo più tardi leggerò uno dei romanzi più importanti di Kadare, Il Palazzo dei sogni, un libro del 1981,
subito censurato dal regime. Leggendo ripenserò a questi due filmati visti per buona sorte ad Argirocastro. Le
loro immagini sfuggenti e dai colori improbabili, oltretutto proiettati ogni volta in una sorta di budello
architettonico, ricordano quelle dei nostri sogni. O almeno ricordano i sogni come i film hanno cercato di
restituirceli nella loro consistenza così inafferrabile e insieme così presente, si pensi a Fino alla fine del
mondo di Wim Wenders o a Europa di Lars von Trier.

Nel romanzo di Kadare il potere del Sultano dipende dalla capacità del Tabir Saraj (il Palazzo in cui i sogni
vengono raccolti, selezionati, interpretati) di individuare nella ridda dei sogni di tutto il popolo il Sogno-
Guida, portatore di segni che anticipano il destino dello Stato. Al di là delle evidenti analogie tra le istituzioni
del romanzo con quelle dell’Albania di Hoxha, in particolare con quelle che si occupano di propaganda e con
la polizia segreta, alle immagini dei sogni il romanzo attribuisce «un potere terribile, che non si basa sui
fatti», ma che anzi è capace di condizionare o di determinare la realtà delle stesse manovre politiche. Così
quelle immagini ancora lì ci ricordano di un sogno sognato a lungo e che forse ancora popola i nostri sogni,
almeno in Albania, e che resta ancora in buona parte da ascoltare.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



