DOPPIOZERO

Agito e non pensato

Pietro Barbetta
28 Settembre 2024

E uscito un libro di Lea Bismuth, per Press Universitaires de France (PUF): L’ art de passer a |’ acte. Bismuth
si occupadi Teorie dell’ arte presso I’ Ecole des Haute Etudes en Science Sociales e insegna Storia dell’ arte ed
Estetica all’ Universitadi Amiens. Il titolo evoca un altro testo, Passare all’ atto, di Bernard Stiegler, uscito in
Italia per Fazi nel 2005, con la prefazione di Roberto Esposito. Stiegler compare quasi subito — dopo Lacan e
Marguerite Duras — nel secondo capitolo del libro; benchéi capitoli non siano numerati e diano I’ impressione
che ognuno di loro costituisca un saggio a sé stante.

Trovai il libro, uscito lo scorso aprile, sul banco dellalibreriadel Centre Georges Pompidou. Lo comprai
perchéil passaggio al’ atto — che si pud tradurre in inglese con il termine acting-out — e da sempre al centro
del lessico psicoanalitico e post-psicoanalitico.

Passare al’ atto significa produrre un gesto a partire da un pensiero, o anche da un impensato —cometrai
surrealisti —insomma: fare qual cosa a partire da una sensazione, trasformare un’ affezione in pratica.

Ricordo un colloquio con uno studente in carcere. Gli chiesi di mettere a confronto due prospettive differenti
riguardo alaviolenza: quelladel godimento estetico e quella della banalita del male. Rispose che, secondo la
Sua esperienza, quando s infilavail passamontagna per fare una rapina aveva sensazioni orgasmiche, ma
poteva pensare che I’ azione di un Eichmann fosse I’ effetto dellaformalizzazione del gesto di sterminio, come
un qualsiasi atto amministrativo. Anche nel male, gli atti possono darsi in modo differente. Malaviolenza
non eil solo destino del passaggio al’ atto.

Il passaggio al’ atto e espressione. Pressione che proviene da dentro al corpo, s muove verso il fuori e non
trova un limite che la contenga, come invece accade nella repressione — sottomettere il gesto di ribellione—o
nella depressione: vero e proprio affondamento dello spirito.


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/agito-e-non-pensato
https://d10.doppiozero.com/pietro-barbetta

Bernard Stiegler

PASSARE ALIATTO



Passare al’ atto € imparentato con il dissenso, o, in molti casi, laribellione. | libri intitolati Ribellarsi € giusto
sono molteplici: le conversazioni di Jean-Paul Sartre con Philppe Gavi e Pierre Victor, per Pgreco; il libro di
Massimo Ottolenghi, per Chiarelettere; quello di Alain Badiou, sul Sessantotto parigino per Orthotes;

un’ antologia sulla disobbedienza civile per le edizioni dell’ Asino e forse altri ancora.

In psicoanalisi inveceil passaggio all’ atto rimane a lungo oggetto di squalifica: disdicevole, perverso,
impulsivo, ailmeno finché due autori — Woody Allen e Michel Foucault — trasformano questo anatemain
satira. Woody Allen lo fain Anything Else, quando mostrail giovane Jerry Falk, interpretato da Jason Biggs,
che decidere di abbandonare New Y ork per andare alavorare a Los Angeles. Quando lo comunica dal lettino,
I" analista— sempre silenzioso — reagisce per la primavolta sconsigliandolo di fare un agito.

Durante una conferenza a Berkeley Michel Foucault ricorda unavicendache si trovain un’ opera satirica di
Luciano: I’incontro traLicinio e |I’amico Ermotimo, che rimugina durante il cammino. Allarichiestain
merito al suo rimuginare, Ermotimo risponde che da anni si reca dal proprio maestro e che deve continuare a
recarvisi, benché siasull’ orlo dellarovina. Foucault aggiunge, tral’ilarita del pubblico, che un tempo queste
pratiche |e esercitavano persone chiamate filosofi, mentre orale esercitano altri, di cui Foucault dice di non
ricordare il nome, riferendosi chiaramente alla psicoanalisi freudiana.

Insomma, a partire dagli anni Ottanta |’ anatema psicoanalitico verso gli agiti diventaridicolo e entrain una
tale crisi damodificare le pratiche psicoterapeutiche. Una vera e propria mutazione della psicoanalisi, una
rivolta dell’ analizzante, un’ impazienza del paziente che, forse, comincia con la pubblicazione su Les Temps
Modernes dell’ alterco tra Jean-Jacques Abrahams e il suo analista, per via dell’ introduzione di un
magnetofono da parte di Abrahams nel setting. Un agito intollerabile, un vero e proprio sequestro di persona.
Verra pubblicato da Jean-Paul Sartre, contro il parere di Jean-Bertrand Pontalis e di atri. L’ evento &
rievocato da una monografia curata da Giacomo Conserva, Enrico Valtellina e da me per Ombre Corte, Un
singolare gatto selvatico, lemma usato da Elvio Fachinelli per definire la presenza del registratore nella
stanzadell’ analista. L’ agito, per la psicoanalisi classica, e rappresentabile come presenza di un gatto
selvatico nel setting: sconvolgente, inatteso, perverso. Fachinelli capovolge la questione dellaviolenzain
questi termini: seil gesto di Abrahams e palesemente violento, quanta violenza nascosta € presente nella
relazione terapeutica o, se vogliamo, nel gesto della cura?

Qui Fachinelli precede Stiegler e Bismuth nell’ arte di ripensare il passaggio all’ atto: si puo passare all’ atto
con un gesto di ribellione singolare, come nel caso Abrahams, o collettivo; si puo passare all’ atto con un
gesto di creazione, come nelle pratiche artistiche, di concettualizzazione o di scoperta, come nellafilosofiae
nella scienza. Ma la stessa pratica psicoterapeutica, o psicoanalitica, non e in sé un gesto? Un passaggio

al’ atto?

Il passaggio al’atto é il contrario dell’ inibizione, ha una componente erotica fondamentale.

Bismuth cita questo passo, tratto da Inibizione, sintomo e angoscia di Freud: “se la scrittura— che consiste
nel far colare del liquido su un foglio di carta bianco — assume la significazione ssmbolica del coito, o seil
cammino diventa sostituto del calpestio del corpo sullaterramadre, allorala scrittura e il cammino sono
entrambi abbandonati, perché e come se si eseguisse |’ atto sessuale vietato. L’io rinuncia alle funzioni che gli
[Freud pensa al maschile] spettano per non dover operare una nuova rimozione, per schivare un nuovo
conflitto con I'Es".



Un singolare gatto selvatico

Jean-Jacques Abrahams, ['uomo col magnetofono

Introduzione e cura di Giacamo Conserva,
Pietro Barbetta e Enrico Valtellina

ombre corte / culture

L’inibizione € oggi un sintomo in declino. Nell’inibizione ci sono sentimenti del pudore e della cautela,
timore di venire giudicati negativamente, di fare bruttafigura. L’ inibizione era, un tempo, uno dei sentimenti
di protezione dall’ angoscia, aveva a che fare con il rispetto. Questa fu —ameno fino ala seconda meta del
Novecento — |’ epoca delle nevrosi.

Fino ad allorale nevrosi erano sintomi di normalita, si accompagnavano aquel periodo della storiadi lunga
durata definito e studiato da Norbert Elias come processo di civilizzazione. La civilta delle buone maniere
aveva due aspetti, quello della sottomissione e quello del contenimento delle passioni. In quel contesto nasce
es diffonde lapsicoanalisi, praticadi curadelle nevrosi, ed Elias si chiede se sia un avanzamento nel
processo di civilizzazione o un cambiamento di rotta. Sappiamo che il pensiero psicoanalitico classico s
dichiaro impotente riguardo alle psicosi, definite gravi disordini mentali: quando I’ o entrain conflitto con
I"Es, ne viene distrutto. Maqualeio? Unio che, per via delle buone maniere, rinunciaa camminare, a
scrivere, ad agire. In un’ espressione tratta dal testo freudiano: rinunciaal coito, s ritiradavanti al corpo, lo
incontra come un ostacolo. Questo io non rischia senza avere sicurezze.



E se le sicurezze vanno perdute?

Oggi, insieme alle nevrosi, ein declino la psicoanalisi. Attraverso un dispositivo rigoroso si chiede la
sottomissione del soggetto alle regole del setting, principio trascendente al quale si subordina anche
I"analista. Ma che accade seil soggetto in terapia pratica insubordinazione? Dalla vicenda Abrahamsin poi,
guesta psicoanalisi, che nasce nel mondo anglosassone, sulla scorta di unatraduzione moralistadi Freud é
oggetto di satira, un po’ come lafilosofia divenne oggetto della satira di Aristofane. E sappiamo che la satira
elaformanarrativa dell’ inverno e della morte.

Oggi lanevrosi, eil suo sistemadi cura, sonoin crisi. Il sintomo contemporaneo piu diffuso non &
I"inibizione, mal’impulsivita. L’ impulsivitanon eil contrario dell’ inibizione.

Cosi comel’inibizione avevail proprio lato positivo nel rispetto e nella cautela, I'impulsivita presental’ urlo,
laprotesta e I’intuizione, quando I’intuizione é il coraggio di manifestare dissenso.

Cosi come sull’inibizione, anche sull’ impulsivita & necessaria una riflessione modale.

Passare all’ atto si puo fare con un assassinio efferato — come in Medea, nelle sorelle Papin e nei recenti
omicidi senzaragione a Terno d'Isola e Paderno Dugnano — ma anche con la scrittura, le pratiche artistiche,
laricercaverace.

Lea Bismuth propone di riflettere intorno a passaggio all’ atto, di farne un’ arte, qualcosa daimparare.
Riflettere sullo spazio eil tempo di questo passaggio, non darlo per scontato. Passare all’ atto e creare
gualcosa che primanon ¢’ era. Le autrici e gli autori chiamati in causa sono diversi: Marguerite Duras —
I’ opera di Duras testimonia le forme dell’ omicidio femminile —, Stiegler, Proust, Roland Barthes, Patrice
Loraux, Deleuze, Foucault, Hélene Cixous, Georges Bataille, Susan Sontag.

| temi del passare all’ atto variano dall’ infanticidio e larapina, alla scrittura e creazione di concetti.
Bismuth dedica un intero capitolo alla vita straordinaria di Stiegler, figura chiave nella sua opera.

Stiegler diventa filosofo dopo essere stato rapinatore. Studiain carcere e, dopo la pena, diviene uno dei piu
importanti filosofi francesi, erede di Gilbert Simondon, |” autore che, insieme a Norbert Wiener, haavuto la
capacita di pensare filosoficamente latecnologia. Stiegler trasformal’ atto della rapina nell’ atto della scrittura
filosofica durante gli anni del carcere; € uno dei casi, rari e singolari in cui il carcere svolge lafunzione
dichiarata: riabilitare e ridare dignitaa reo. Ma perché cio accada e necessarial’ azione del soggetto, la
decisione di introdurre una discontinuita temporale. Non bastaiil dispositivo carcerario, che spesso spinge
nella direzione opposta, ci vuole la disposizione ad agire diversamente. Con Stiegler si trasformail cattivo
passaggio all’ atto, attraverso larapina, nel buon modo di passare al’ atto: |a scrittura filosofica.

Non s trattadi predicareil passaggio al’ atto come liberazione in sé —del tipo: “fai I’amore cheti fabene” o
“uccidi il padre, poi starai meglio”. Si tratta di rendere modale I’ atto, trasformarlo in gesto, in disposizione.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




LEA BISMUTH

L'ART DE PASSER
A L'ACTE



