
 

Determinati o liberi? 
Alberto De Vita
25 Settembre 2024

Nel secolo scorso, tra gli studenti dei college statunitensi, ha circolato a lungo una storiella con protagonista
W. James: si raccontava che, dopo una lezione sull’origine della vita e sulla natura dell’universo, una signora
anziana presente in aula avesse avvicinato il professore, esprimendo alcune rimostranze: “Professor James,
quel che Lei ha descritto è tutto sbagliato”. Invitata ad argomentare, la signora avrebbe aggiunto: “Le cose
non stanno affatto come ha appena detto, perché il mondo giace sul dorso di una gigantesca tartaruga”. James
avrebbe allora cercato di replicare con cautela: “Potrebbe anche darsi, gentile signora; tuttavia, occorrerebbe
stabilire su che cosa poggi la tartaruga: se poggiasse su un’altra tartaruga, si innescherebbe un regresso di
rettili alquanto illogico…”. Al che l’anziana signora, interrompendo l’insigne accademico, avrebbe invece
concluso in maniera brusca: “Eviti di insistere, professor James: ci sono tartarughe all’infinito!”.

Lo scambio immaginario tra James e la signora anziana (una rielaborazione in chiave ironica del problema
noto come “turtles all the way down”, preso in esame da numerosi filosofi e logici a partire dal Settecento)
intendeva alludere scherzosamente al dialogo sterile tra i sordi sostenitori di dottrine opposte: riducendo la
realtà a una serie di tartarughe, sarebbe più ragionevole individuare una tartaruga prima o ultima che non
poggia su niente ma che sorregge tutte le altre, oppure concedere un regresso di tartarughe all’infinito?

R. Sapolsky, nel suo ultimo libro (Determinati, tr. it. di M. Simone e R. Voi, Macerata-Milano 2024), non ha
alcun dubbio: le obiezioni dell’anziana signora sono legittime. Non ci sono tartarughe sospese sul vuoto,
generate eventualmente dall’atto libero di un creatore; la realtà del mondo che ci circonda si presenta come
un «tartarughismo» continuo e privo di iati: «La scienza che studia i comportamenti degli esseri umani
mostra che le tartarughe non possono fluttuare nell’aria: c’è davvero una sequenza di tartarughe che si
dispiega all’infinito» (p. 8).

Da qui, la tesi principale di Determinati: l’essere umano, non essendo creato liberamente da un Dio a propria
immagine e somiglianza, risulta sprovvisto del libero arbitrio. Se l’esperienza assume un andamento continuo
e deterministico, cioè, risulta implausibile individuare un punto entro cui insinuare un atto decisionale che ne
inverta il decorso: «L’assurdità nel bel mezzo di questo continuum è pensare che disponiamo del libero
arbitrio, e che esista perché, in qualche momento, lo stato del mondo che è venuto prima di un altro è occorso
a partire dal nulla» (p. 109).

Per le stesse ragioni, occorre prendere atto dell’imponderabilità della ‘coscienza’, intesa come entità
autonoma, in se stessa unitaria, in grado di condizionare l’ordine degli eventi: essa si rivela «un dettaglio
irrilevante» (p. 47).

Le argomentazioni esposte in Determinati muovono da un presupposto radicalmente riduzionista e fisicalista:
Sapolsky assume che le neuroscienze attestino l’impossibilità di individuare un neurone che si sottragga alla
continuità dell’esperienza psichica. Ogni azione individuale, difatti, risulta pre-determinata, ché la sua
decisione matura lentamente e inconsapevolmente: allorché la consapevolezza subentra, «il “dado
neurobiologico” è già stato tratto» (p. 37). 

Questo è peraltro quanto dimostra il cosiddetto “effetto Libet” (esperimento che prende il nome dello
scienziato che lo realizzò), che accerta l’impossibilità effettiva, per l’essere umano, di una libera scelta tra

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/determinati-o-liberi
https://d10.doppiozero.com/alberto-de-vita


alternative: «I neuroni responsabili della scelta della mano con cui premete uno dei due pulsanti si attivano
prima che voi abbiate consapevolezza della vostra decisione» (p. 32). Risulta per ciò stesso legittima la
ricostruzione e determinazione il processo causale che ha indotto un certo comportamento: «Il
comportamento si è manifestato perché qualcosa, che l’ha preceduto, l’ha determinato. E perche si è
verificata quella circostanza antecedente? Perché qualcosa che la precedeva, a sua volta, l’ha causata […]
Giammai c’è una tartaruga fluttuante, né un particolare fatto che non consegua da un altro» (p. 9).  

Neppure le più recenti istanze della fisica quantistica, si legge ancora in Determinati, sdoganano l’ipotesi del
libero arbitrio, né smentiscono l’irrefragabilità del determinismo: esse si limitano a individuare l’esistenza
del caos, ovvero di una porzione di realtà non immediatamente determinabile (secondo gli attuali parametri
osservativi) ma non di per sé indeterminata: «Sebbene il caos sia imprevedibile, è comunque determinato»
(p. 190). La medesima complessità emergente del caos, rileva inoltre Sapolsky, tende progressivamente ad
assumere un ordinamento stabile – più o meno usuale o in linea con le aspettative delle nostre previsioni, ma
comunque determinato, e quindi “necessario”: esistono «regole che vengono reiterate un’enorme quantità di
volte, […] sicché emerge una complessità ottimizzata. Tutto ciò si realizza senza dipendere da “autorità”
centralizzate che confrontino opzioni e compiano liberamente delle scelte» (p. 227).





Ma se fosse tutto deterministicamente orientato, se la libertà non avesse alcun margine di azione, cosa ne
sarebbe del concetto di agency e, più radicalmente, dell’idea di un’etica, o di un sistema penale? 

Per Sapolsky, i vocabolari della giurisprudenza, della morale e persino della politica esigono un
aggiornamento, ché contaminati da concetti aleatori come ‘soggetto agente’, ‘responsabilità’, ‘colpa’,
‘punizione’, ecc., guardati dalle teorie contemporanee sulla mente con sospetto sempre crescente. Dobbiamo
«togliere la responsabilità dalla nostra concezione degli aspetti che caratterizzano il comportamento» (p.
427), poiché «se non c’è libero arbitrio», non «c’è riforma che possa offrire anche solo un accenno di
correttezza alla punizione retributiva» (p. 432).

Certo, si precisa in Determinati, non si tratta di ridurre l’impossibilità (morale) di imputare la colpa a un
eventuale soggetto cosciente o libero all’incapacità di riconoscere un’azione come deprecabile a livello
“umano”. Per quanto evidente che nell’insussistenza del libero arbitrio «verrebbe meno l’intenzione o
l’impegno, che le persone manifestano quando compiono le loro azioni» (p. 312), la negazione della libertà e,
conseguentemente, della responsabilità decisionale, non intende proclamare un regime di auto-
giustificazionismo: l’obbiettivo prospettato dall’autore, dunque, non è quello di sdoganare senza riserve
l’effetto Amok, ovvero la possibilità di «impazzire come un pollo senza testa, che si agita freneticamente» (p.
309), in modo irresponsabile. 

Al modello delle colpe e delle pene imputabili ex post a soggetti responsabili, potrebbe essere sostituito
quello incentrato sulla prevenzione – il modello della “quarantena”: l’individuo potenzialmente pericoloso,
non semplicemente “colpevole”, dovrebbe venire isolato dalla società – per un lasso di tempo limitato (p.
439). Il determinismo, che esclude l’imputabilità della responsabilità, potrebbe quindi favorire l’esercizio
della giustizia anticipando azioni potenzialmente dannose o almeno la loro reiterazione, configurando un
nuovo assetto sociale: «Queste sono le ragioni rilevanti per esprimere ottimismo; dopotutto, non cadrà
necessariamente il firmamento, se le persone smetteranno di credere nel libero arbitrio» (p. 337).

Ebbene, come molti grandi testi destinati a far parlare di sé per lungo tempo, Determinati potrebbe risultare
convincente soltanto in parte: le tesi di Sapolsky risulterebbero irresistibili se e soltanto se fossimo disposti
ad ammettere la riduzione dell’istanza della libertà a quella del libero arbitrio. 

Ma è davvero possibile (o necessario) concederlo? La nozione di libertà si esaurisce realiter nel concetto di
libera scelta, vale a dire in ciò che Kant definiva il «“movimento libero” dell’orologio, il quale muove da
solo una lancetta che non può venire spinta dall’esterno»? Se la libertà consistesse in ciò, forse nessuno
avrebbe mai eretto una sola barricata a Parigi: la ghigliottina del determinismo si sarebbe abbattuta su di essa
spietatamente, circuendola sin dapprincipio, riducendola a un fantasma.

E se invece considerassimo un’altra accezione del concetto di ‘libertà’, identificandola, come suggeriscono i
filosofi dell’evoluzione da alcuni anni a questa parte, con l’istanza imprevedibile che contraddistingue e
accompagna il nostro sviluppo organico? 

In tal caso, si dovrebbe ammettere che a risultare contingente, ossia indeterminata, sarebbe la medesima
necessità che contraddistinguerebbe la determinazione attuale della realtà. Si tratterebbe di confessare che il
nostro mondo non è il migliore tra “diversi” mondi possibili: la sua necessità potrebbe non essere inscritta, in
virtù di un presupposto teologico (o comunque sintomatico di un eccessivo ottimismo nelle capacità
epistemiche umane), in un disegno logico eterno, in un meccanicismo razionale incontrovertibile e superiore
– una sorta di armonia prestabilita che ne decreta l’inesorabilità. L’assetto deterministico del mondo, scandito
secondo la continuità del meccanicismo causale (istanza adoperata con cautela anche presso i dibattiti
neuroscientifici odierni), potrebbe serbare un margine di indeterminatezza costitutiva, un residuo di
contingenza e di resistenza alla logicizzazione immediata, risultando da una molteplicità di casualità
verificatesi simultaneamente e inopinatamente. Nietzsche ci aveva avvertiti: «Guardiamoci dal credere che il
cosmo abbia una tendenza a raggiungere certe forme! Tutto questo è antropomorfismo». Del resto, «in tutta
la storia dell’umanità non si può riscontrare né uno scopo, né una segreta guida razionale, né un istinto, bensì



caso caso caso – alcuni casi favorevoli. Il caso è, la maggior parte delle volte, un insensato distruttore».

Non si tratterebbe, quindi, di rivolgersi a una realtà alternativa a quella che di fatto si è configurata, per
sceglierla con un atto libero – ipotesi che Sapolsky invita opportunamente a declinare. Occorrerebbe piuttosto
ammettere che la forma della realtà che necessariamente esperiamo si è rivelata l’unica possibile all’interno
di un processo evolutivo che ha posto in essere una miriade di potenzialità – di cui una soltanto si è
realizzata. La determinatezza dell’ordinamento attuale del mondo, cioè, potrebbe vantare una necessità
soltanto posticcia, autoreferenziale: una volta istituita, potrebbe pure agire come la nottola di minerva di
hegeliana memoria e, levandosi sul far della sera, interpretare retroattivamente la propria genesi per definirla
“necessaria”. A priori, tuttavia, essa risulterebbe incapace di anticipare il corso dell’esperienza: la modalità
del necessario le apparirebbe come un pleonasmo, una denominazione ridondante al cospetto del semplice
accadere della realtà come fatto.

Se, dunque, le categorie di ‘necessità’ e ‘libertà’, ‘determinismo’ e ‘indeterminismo’, sul piano strettamente
esperienziale, risultassero legate da un rapporto di dipendenza reciproca in grado di complicarne la
distinzione? Per usare la terminologia kantiana, potrebbe non esservi atto più libero della constatazione del
valore «alto e sublime» del dovere, della necessità, risultando quest’ultima infondata, indeterminata; per le
medesime ragioni, tuttavia, il necessario potrebbe consistere nel prodotto finale di un processo storico ed
evolutivo imponderabile, irrimediabilmente libero – ancora Nietzsche: «Il mondo è caos per tutta l’eternità,
non nel senso di un difetto di necessità, ma di ordine».

Insomma, l’ipotesi del continuum deterministico sostenuta dall’anziana signora contro James potrebbe non
risuonare né più razionale né meno irragionevole della congettura della tartaruga sospesa nel vuoto difesa dal
professore: il raziocinio umano si troverebbe costretto a fronteggiare un’antinomia irresolubile ma
irriducibile, rivolgendosi all’altra metà della verità esaminata in Determinati.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



