
 

Giulia Sissa e la rivoluzione dei generi 
Silvia Romani
31 Luglio 2024

Le prime pagine di I generi e la storia. Femminile e maschile in rivoluzione di Giulia Sissa (Il Mulino 2024)
stimolano un esercizio ermeneutico vecchio stile: l’indice delle parole chiave. 

Un’abitudine da filologia all’antica, anche se ormai spogliata di quel manto di eroismo del tempo che fu,
quando toccava leggere un testo più di una volta, possibilmente con il dito puntato a segnare il lemma, per
non farsi sfuggire nulla di indispensabile. 

Ora basta il “cerca & trova” e un pdf. Così, sottoponendo il libro di Giulia Sissa al “control F”, possiamo
facilmente scoprire ben diciassette occorrenze della parola “felicità”, affiancata dalla sorella greca
“eudaimonia” (due), il composto bello che ci ricorda come per essere felici sia indispensabile camminare in
compagnia di un “daimon” amico. Fa la sua comparsa anche, per ben cinque volte, “eutopia”, risposta
rivoluzionaria a chi, da Thomas More in avanti, insiste a ricordarci come la felicità sia una chimera che
attecchisce solo su terreni immaginari. Troviamo poi “libertà”: sessantuno volte; facoltà: quaranta. La
menzione della parola “diritto” supera le trecento occorrenze, perché Nel XX secolo, le svolte trasformative
più importanti riguardano il diritto di avere diritti, nella felice formulazione di Hannah Arendt: un richiamo
al celebre Le origini del totalitarismo (1951); per non parlare di “storia” e “gender” ed è naturale supporlo
dato l’argomento del saggio.

Questo quindi è un libro ottimista, utopico, nella misura in cui è radicalmente eutopico. Nelle pagine che
chiudono il libro Giulia Sissa afferma del resto che le utopie sono sempre state femministe. Ma il femminismo
non è più un’utopia.
Subito, nell’attacco del prologo, agita un vessillo che andrebbe scritto a lettere cubitali su uno striscione en
marche di qualche manifestazione per la rivendicazione e la tutela dei diritti di genere: Non abbiamo tempo
per l’apocalisse. Il pessimismo non fa per noi. Non c’è tempo e, d’altro canto, se anche l’apocalisse ci
venisse incontro o ci riuscisse per miracolo di scansarla, dobbiamo provocatoriamente ricordare quel che
Gesù diceva ai Sadducei (Matteo 22, 23-30): nel regno dei Cieli non avremo sexual bodies di donne e
uomini, ma saremo, al di là dello stigma anatomico, simili agli angeli del Cielo, notoriamente noncuranti
della tensione binaria fra maschile e femminile, lontani anni luce da ogni forma di duale, così come lo è nelle
intenzioni il saggio di Giulia Sissa.

Sempre dal prologo leggiamo che Questo è un saggio sul divenire e l’avvenire dei generi (…) Questa
premessa ha creato le condizioni di possibilità per la riflessione storica e descrittiva su un oggetto, il genere,
di cui molti contestano addirittura l’esistenza: una dichiarazione programmatica che si offre a molte
sottolineature, alcune delle quali davvero indispensabili e consequenziali. Da un lato come l’autrice ribadisce
a più riprese, situare nella storia la negoziazione dinamica del rapporto nient’affatto scontato fra sesso e
genere impone di considerare la legge e il diritto come presidi della facoltà di autodeterminazione e di
autorappresentazione, con un lavorio incessante anche sul piano teorico, come mostra l’ingaggio non
occasionale di filosofi e di classicisti nel dibattito (Colorado 1986).

Gli antichi romani chiamavano le leggi “sante” e le ponevano a difesa di un corpo intangibile, caldo,
dinamico, non necessariamente espresso: il “sacro” del mondo, che ha bisogno, per identificarsi, di essere

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/giulia-sissa-e-la-rivoluzione-dei-generi
https://d10.doppiozero.com/silvia-romani
https://www.mulino.it/isbn/9788815388728


presidiato. Le leggi, come emanazione dei diritti, non devono perciò servire – e questo è uno dei messaggi
più forti del libro – a definire, stabilire, catalogare, imporre una via nuova a dispetto di vecchie abitudini
legislative o etiche consunte: a cristallizzare insomma il negoziato inesausto fra la determinazione anatomica
assegnataci alla nascita e l’identità di genere. Devono costituire quell’alveo eutopico che “dà facoltà”: facoltà
di identificarsi, di esprimersi e di tornare a farlo in modo diverso nel tempo e nello spazio. Il genere, in
questo quadro, è un termine descrittivo; dobbiamo, con Giulia Sissa, parlare di misure scalari, di
configurazioni variabili. Siamo persone in divenire e, quand’anche non si palesasse in noi il desiderio di
intervenire strutturalmente sul corpo anatomico, le infinite possibilità cosmetiche a nostra disposizione ci
offrono e ci espongono alla libertà del cambiamento.



Nel primo capitolo, “Il genere: una genealogia”, il genere si innesta dove di fatto è sempre stato: un campo
primario all’interno del quale, o attraverso il quale, si articola il potere; qui Sissa rimanda a Joan Wallach
Scott e il suo Gender. A Useful Category of Historical Analysis (1999). Quest’intuizione è lì da sempre,
come l’autrice non manca di ricordare: fin dalla Bibbia, siamo figlie trascurabili di un quarto poco nobile



dell’uomo, peccatrici per e di natura, anche se a ben vedere, lo stesso testo veterotestamentario immagina una
cauta apertura quando, in Genesi I, 27, afferma che Dio creò l'uomo a sua immagine; lo creò a immagine di
Dio; li creò maschio e femmina: non esiti di scarto della creazione quindi, ma immagini, a nostra volta, di
Dio. 

L’orizzonte teorico è complesso – non manca il richiamo fra gli altri ai contributi di Judith Butler e Michael
Foucault, ma anche di Carla Lonzi, di Rosi Braidotti – e non meno complessa è la storia culturale e giuridica
fatta di twists and turns che manifesta l’acutizzarsi della discordia secolare tra diritti e Legge naturale.
Questa discordia non risparmia nessuno né a destra né a sinistra, né credenti né atei. La battaglia di
emancipazione dalla legge naturale dura, letteralmente, da Adamo ed Eva; per noi, dal 1947, l’anno di
promulgazione della Costituzione della Repubblica italiana, in cui la famiglia viene definita come una
“società naturale fondata sul matrimonio” (articolo 29). Non basta frapporre anni come l’acqua: sulla scorta
di vari e autorevoli interventi papali (in particolare Joseph Ratzinger e la sua dibattuta Lettera ai Vescovi
della chiesa cattolica del 2004), una declinazione contemporanea del femminismo, conservatore, ma non per
questo trascurabile, rivendica il diritto delle donne a identificarsi come corpi per natura votati alla maternità:
ciò che rende il corpo di una donna distintamente femminile non è una presentazione femminile, ma il
potenziale di ospitalità biologica e di dono di sé (citando Lea Libresco Sargeant). Una prospettiva tutt’altro
che marginale la quale, in fondo, fa piazza pulita del genere, per radicare l’identità di sé esclusivamente nel
corpo anatomico. Giulia Sissa risponde che l’unica forma di libertà possibile, l’unica eutopia da ricercare è,
al contrario, proprio la denaturalizzazione del dibattito e della prassi. 

Si combatte sempre nella storia: le chimere dei non luoghi, del non tempo non appartengono all’autrice;
studiosa raffinata del pensiero filosofico degli antichi e dei moderni, di Aristotele, di Platone, di Tommaso
d’Aquino e degli illuministi, biografa di utopie, Giulia Sissa sa bene che la battaglia talvolta lascia sul campo
morti e feriti, persino se “amici”. Serve quindi, anche, liberarsi dagli antichi: riconoscere con onestà
intellettuale che non siamo e non saremo più i Greci del tempi di Aristotele e neppure i discepoli del “Doctor
Angelicus”, come veniva chiamato Tommaso d’Aquino. 

Siamo figlie delle ragazze di piazza Esedra del 4 dicembre 1976, figlie del grido “riprendiamoci la notte” e di
tutto quel che ne consegue: Aristotele può smettere di interrogarci.

Da ultimo, l’intellettuale che ha curato già agli inizi degli anni Ottanta Madre materia (con Silvia Campese e
Paola Manuli, 1983), sulla semantica patriarcale del corpo nell’antichità, che ha scritto un lavoro seminale sul
corpo virginale (tr. it. La verginità in Grecia, 1992), che ha continuato a interrogarsi sul corpo femminile, nel
dibattito filosofico e nelle fonti antiche, questa Giulia, femminista, non combatte per il genere a discapito
della centralità del corpo, a cui ha dedicato un segmento importante della sua biografia scientifica: si parte
dal corpo e ci stacchiamo dall’anatomia ma non ci allontaniamo dal corpo, sono premesse e approdi
indispensabili anche di questo saggio. 

Giulia Sissa non sa se una forma anatomica come sinora l’abbiamo conosciuta sopravvivrà: Non so se i nostri
discendenti saranno cyborgs (e qui il riferimento sicuro è a Donna Haraway e alla sua rivoluzione cyborg).
Ugualmente medito sulle sorprese del presente, scrive nelle sue pagine conclusive.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



