
 

Salman Rushdie: l'eco di una coltellata 
Massimo Rizzante
4 Giugno 2024

“L’arte non è possibile senza una danza con la morte”. La frase non è mia, è di Céline. “Ciò che nuoce
nell’agonia degli uomini è l’esibizione”. Anche questa frase è di Céline. 

Come è noto, Céline è stato un coraggioso soldato francese durante la Prima guerra mondiale. Finché non gli
hanno spaccato il cranio. Poi si è dedicato a fare il medico dei poveri a Montmartre. Negli anni Trenta ha
scritto due capolavori: Viaggio al termine della notte (1932) e Morte a credito (1936). Poi, la pubblicazione
di tre pamphlet lo hanno fatto precipitare nel girone dei reietti, dei paria, degli intoccabili. Accusato di
antisemitismo, tradimento e collaborazionismo, dopo un viaggio avventuroso attraverso la Germania in
fiamme, giunge in Danimarca, dove è arrestato e imprigionato. Processato in Francia nel 1950, viene
condannato in contumacia a un anno di detenzione. Nel 1951, l’amnistia e l’autoreclusione a Meudon. Per
vent’anni, fino alla morte avvenuta nel 1961, si è ritrovato dalla parte sbagliata della Storia, cioè dalla parte
di coloro che la Storia non ha riconosciuto come eroi, come giusti, come vincitori, o come vittime degne di
onore per le ingiustizie subite.

Che cosa significa ballare a ritmo di valzer con la morte stando dalla parte sbagliata della Storia? Significa
fare completamente a meno di quella luce dolce e soffusa che fa sì che l’uomo, anche nel momento della
propria morte, si esibisca sulla scena. La vita è un teatro dove ognuno recita la sua parte. Certo. Ma l’attore,
anche il più modesto, ha bisogno di un pubblico, foss’anche composto da quattro cialtroni. Ma che ne è della
vanità, quando sulla scena, in teatro e fuori non c’è nessuno? Quando tutti intorno a te sono stati ridotti al
silenzio?

In Coltello, Salman Rushdie descrive e medita sull’attentato alla sua vita, avvenuto il 12 agosto del 2022, da
parte di un giovane fondamentalista islamico, mentre si trovava a Chautauqua, nello Stato di New York, per
tenere una conferenza sull’importanza di proteggere gli scrittori dagli attacchi ricevuti nei loro paesi e di
creare per loro spazi sicuri negli Stati Uniti. Rushdie, nel suo memoir, una “forma d’arte di prim’ordine” ai
nostri giorni, scrive, come sempre, con maestria, ma ciò che nuoce nel racconto della sua agonia è
l’esibizione, la sua sicurezza di non essere mai stato dalla parte sbagliata della Storia. 

Qual è oggi la parte giusta della Storia per uno scrittore di origini indo-pakistane, ateo, di formazione
anglosassone, cosmopolita, metropolitano, anzi “newyorchese”, sempre in prima linea per i diritti degli
scrittori censurati, delle donne, delle minoranze etniche, dei poveri di tutto il mondo? Beh, è la posizione
liberal, propria a tutto il ceto intellettuale del nostro avido e beneamato Occidente. 

Quale persona, minimamente dotata di comprendonio, non vorrebbe farla finita con le censure, la povertà, la
discriminazione razziale, i soprusi sulle donne? Questa posizione, da liberal democratico e aperto a tutte le
correnti di pensiero, è talmente giusta da diventare ovvia. E qui nascono i problemi per lo scrittore liberal
d’Occidente, che, per lunga tradizione, non può accettare di dire ovvietà. 

L’ovvietà, infatti, è il nemico numero uno di chi, in un modo o in un altro – fiction, non fiction, fiction non
fiction – desidera da secoli e secoli rischiarare le menti dei suoi lettori. Questo non significa che questi
tentativi di illuminare gli altri non si risolvano in banalità tanto grandi quanto quelle che si desiderava
evitare. Ad esempio, la maggior parte delle persone intelligenti sa che non si può insegnare alla gente a

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/salman-rushdie-leco-di-una-coltellata
https://d10.doppiozero.com/massimo-rizzante-0


scrivere bene. Scrivere bene è qualcosa che non so quale musa, dio, o rete neuronale ti dà o ti nega. Eppure,
le scuole di scrittura navigano con il vento in poppa da decenni, producendo innocui prodotti di terza
categoria. È vero che una persona paziente, se ci mette un po’ di buona volontà, può, scrivendo, emendare la
sua stupidità. Ma non credo sia questo l’obiettivo delle scuole di scrittura. 

In ogni caso, essendo lo scrittore liberal d’Occidente una sorta di canarino in gabbia in quella miniera di
carbone che è il nostro mondo supercivilizzato, ha per missione quella di dimostrare la sua sensibilità, anzi la
sua ipersensibilità, ai gas velenosi dell’ovvietà. Deve avvertire in tempo chi sta nella miniera del pericolo
imminente. Il canarino schiatta, ma la sua morte salva molta gente. Questa, se si vuole, è una versione un po’
arrangiata del mito della caverna. Del resto, tra gli schiavi di Platone e quelli odierni non ci sono così tante
differenze. Quel che conta è che il cip cip del canarino – che muoia oppure no – giunga prima del
chiacchiericcio, e avvisi che ci sono molte vie meno banali di salvarsi la pelle di quella che le moltitudini
ritengono maestra. 

Da un bel po’, devo dire, lo scrittore liberal d’Occidente non solo ha perso in tempistica e in senso del
sacrificio, ma si limita a ungere la propria coscienza: passa con disinvoltura dalla tradizione dei vinti alla
tradizione dei vincitori, si ammanta di eleganza cinica, difende i politici, anzi parla come un politico: con
l’attenzione, il calcolo e il senso del compromesso di chi esercita il potere. Mi sembra che abbia un po’
confuso i ruoli. Se la politica e la letteratura parlano di ciò che è possibile, non lo fanno, sia chiaro, nella
stessa maniera. Aristotele docet. O no? Come ha scritto Ricardo Piglia: “Il romanzo ha sempre combattuto la
manipolazione politica delle realtà possibili (la politica definisce cosa non si può fare) e il suo pragmatismo
idiota. Per questa ragione la gente legge romanzi: perché crede possibile un’altra vita, un’altra realtà”. O no?
Invece lo scrittore liberal d’Occidente ha una paura matta di fallire, non vede l’ora di affermare che tutte le
utopie sono morte, che bisogna essere “realisti”, che è meglio pubblicare che scrivere. Si è trasformato,
insomma, in quel meraviglioso ircocervo che va sotto il nome di progressista scettico i cui cip cip non solo
non giungono in anticipo, ma giungono talmente in ritardo da confondersi con il chiacchiericcio, pieno di
asfissianti ovvietà, di chi vuole salvarsi a tutti i costi.   



Beh, il libro di Rushdie, per quanto la sua lingua sia molto più affilata del coltello del suo assalitore – e di
quella della maggior parte degli scrittori in circolazione in Occidente – non è esente da un certo
atteggiamento scettico-progressista, incorniciato spesso dai fasti del jet set dell’alta finanza culturale. Con
tanto di party con premi Nobel, incontri ravvicinati con scrittori WASP e video-poetesse afroamericane,
vacanze rigeneranti ai Caraibi, ricordi di Paul Auster, Milan Kundera, Martin Amis, citazioni tratte da La
montagna incantata e Il Castello, discorsi ai gala del Pen Club pieni di riconoscenza e di moniti sui libri e gli
autori che in molti luoghi sono sotto assedio e sulla violenza che non deve fermare la lotta… Insomma,
Rushdie, nel socratico autoesame della sua vita, rischia di cadere qualche volta nell’ovvietà benpensante
tipica dello scrittore liberal d’Occidente, a causa, forse, di una certa euforia da riabilitazione e di un
comprensibile desiderio di rinascita dopo lo scampato pericolo. 

Tuttavia Rushdie, da vero tiratore scelto quale non può dimenticare di essere, al momento giusto non manca
il bersaglio. Ovvero: deraglia dai binari di ciò che tutti gli intellettuali liberal d’Occidente vorrebbero sentirsi
dire. 

Ad esempio, a un certo punto parla di libertà. Si rende conto che da un po’ di tempo la parola libertà è
diventata “un campo minato”. Perché? Perché i liberal si sono a tal punto messi a difendere “i diritti e le
sensibilità di categorie sociali ritenuti vulnerabili”, da farli diventare dei dogmi, a scapito della libertà di
parola, la quale, in mano ai conservatori, si è “trasformata in uno sdoganamento del fanatismo”. In altri
termini: il fanatismo autocensorio da parte dei liberal nei confronti di alcune “categorie sociali ritenute
vulnerabili” ha fatto sì che i conservatori si sentissero fanaticamente liberi di insultare e calunniare quelle
stesse categorie sociali.    

Un po’ più in là, un Rushdie perplesso, si chiede come mai un tipo come lui, che ha sempre creduto nella
scienza e nella ragione (in “Thomas Paine, nell’Illuminismo, in John Stuart Mill”), abbia potuto allo stesso
tempo scrivere romanzi zeppi di bizzarre divinità e di personaggi che cadono da un aereo in volo e
sopravvivono e in cui le leggi della ragione e della scienza sono puntualmente sovvertite. Non avrebbe forse
dovuto scrivere dei memoir o dei saggi ben documentati? Deve constatare che la forza dell’immaginazione
gli ha permesso di comprendere il reale “attraverso la lente dell’irreale”, cioè da prospettive che nessuno
scienziato potrebbe esplorare. “No, non credo ai miracoli, pero sì, i miei libri ci credono”. E alla fine si
chiede: non sarà che i miei romanzi avevano per decenni costruito un ponte miracoloso che solo adesso, che
mi ritrovo miracolosamente vivo, posso attraversare? “Il magico era diventato reale”. 

In un paio di altri passaggi del libro, Rushdie si chiede che ne è della satira e dello humor in questo nostro
Occidente in cui i liberal a forza di autocensurarsi su qualsiasi minoranza “vulnerabile” hanno reso il Primo
emendamento della costituzione americana uno strofinaccio con cui i conservatori, dopo averci sputato sopra,
si puliscono le scarpe. 

Ricorda l’attentato di Parigi del 2015 ai giornalisti di “Charlie Hebdo” da parte di un gruppo di
fondamentalistici islamici. Ma ricorda soprattutto come, all’epoca, “un numero inquietante di autorevoli
scrittori” progressisti si erano sollevati contro l’operato dei vignettisti francesi che avevano ironizzato sulla
religione islamica. Quegli stessi che, quando la satira di “Charlie Hebdo” aveva ben più spesso e con ben
maggior ferocia colpito la religione cattolica, gli ebrei o lo Stato francese si erano profusi in risolini e dati
una pacca sulla spalla in segno di solidarietà. Come giudicare il loro comportamento?

Infine, un Rushdie di nuovo perplesso e stupito, si chiede perché mai uno scrittore oggi dovrebbe, prima di
scrivere un libro, foss’anche un libro intitolato Versi satanici, farsi tante domande sulla sua moralità. “A
volte ho l’impressione di appartenere a un’altra epoca”. Ricorda di quando bambino, negli anni Cinquanta,
ascoltava i suoi genitori e i loro amici discutere liberamente di tutto, scherzare su ogni cosa e persona, usare
un linguaggio pieno di battute spinte, perfino blasfeme, “senza sentirsi minimamente in dovere di censurare o
sfumare le loro opinioni”. Le risate scoppiavano sempre più fragorose. 

Ecco: quelle risate vengono dall’abisso del tempo e quasi non si sentono più. 



Viviamo in un’epoca in cui tutto deve essere esibito, i nostri amori, le nostre malattie, perfino le nostre
agonie. Ma si tratta di esibizioni che non provocano né sorpresa, né disgusto, né riso. Esibizioni inibite. Il
teatro è pieno di gente, ma gli attori recitano con una museruola sulla bocca.   

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





