
 

Rileggere Jerzy Grotowski 
Antonio Attisani
3 Maggio 2024

Secondo gli storici più avvertiti, nello studio del passato bisogna distinguere tra testi da leggere e
monumenti da osservare. Nel caso di Jerzy Grotowski (1933-1999) abbiamo un complesso monumentale di
testi nati nell’arco di circa quarant’anni e in contesti assai diversi come la Polonia comunista e cattolica e i
luoghi dell’esilio e della diaspora, da ultimo l’Italia e Pontedera.

Distillato da un seminario con ospiti invitati tenuto da Grotowski il 14 e il 15 febbraio 1987, il Performer è
testo, a mio parere, da riproporre periodicamente all’attenzione di chi non lo conosce. Penso a una lettura
individuale, in qualche modo intima. Il breve commento finale è dunque del tutto facoltativo e da intendersi
non come lettura esaustiva di questo documento monumentale, bensì come la sottolineatura di un suo solo
aspetto: l’invito a un lavoro su sé stessi per superare il principale dualismo che ci affligge e il possibile
svolgersi di questo lavoro nel campo dell’arte e del rituale. (aa)

il Performer (Jerzy Grotowski)

Il Performer, con la maiuscola, è uomo d’azione. Non è qualcuno che fa la parte di un altro. È l’attuante, il
sacerdote, il guerriero: è al di fuori dei generi artistici. Il rituale è performance, un’azione compiuta, un atto.
Il rituale degenerato è spettacolo. Non cerco di scoprire qualcosa di nuovo, ma qualcosa di dimenticato. Una
cosa talmente vecchia che tutte le distinzioni tra generi artistici non sono più valide.

Io sono teacher of Performer (parlo al singolare: of Performer). Teacher – come nei mestieri – è qualcuno
attraverso il quale passa l’insegnamento; l’insegnamento deve essere ricevuto, ma la maniera per
l’apprendista di riscoprirlo può soltanto essere personale. Il teacher, come ha conosciuto l’insegnamento?
Con l’iniziazione, o con il furto. Il Performer è uno stato dell’essere. L’uomo di conoscenza lo si può pensare
in rapporto ai racconti di Castaneda, se si ama il romanticismo. Io preferisco pensare a Pierre de Combas. O
persino al Don Giovanni descritto da Nietzsche: un ribelle di fronte al quale la conoscenza sta come un
dovere; anche se gli altri non lo maledicono, sente di essere diverso, un outsider. Nella tradizione indù si
parla dei vratia (le orde ribelli). Un vratia è qualcuno che si trova sul cammino per conquistare la
conoscenza. L’uomo di conoscenza [cz?owiek poznania] dispone del doing, del fare e non di idee o teorie.
Cosa fa per l’apprendista il vero teacher? Dice: fa questo. L’apprendista lotta per comprendere, per ridurre lo
sconosciuto a conosciuto, per evitare di fare. Per il fatto stesso di voler capire, oppone resistenza. Può capire
solo se fa. Fa o non fa. La conoscenza è questione di fare.

il pericolo e la chance – Se utilizzo il termine di guerriero, forse si penserà a Castaneda, ma anche tutte le
scritture parlano del guerriero. Lo si trova tanto nella tradizione indù che in quella africana. È qualcuno che è
cosciente della propria mortalità. Se è necessario affrontare i cadaveri, li affronta, ma se non occorre
uccidere, non uccide. Presso gli indiani del Nuovo Mondo si diceva del guerriero che tra due battaglie ha il
cuore tenero, come una giovinetta. Per conquistare la conoscenza egli lotta, perché la pulsazione della vita
diventa più forte, più articolata nei momenti di grande intensità, di pericolo. Il pericolo e la chance vanno
insieme. Non c’è classe se non di fronte al pericolo. Nel momento della sfida appare la ritmizzazione degli
impulsi umani. Il rituale è un momento di grande intensità. Intensità provocata. La vita diventa allora ritmo.
Il Performer sa legare gli impulsi del corpo al canto. (Il flusso della vita si deve articolare in forme). I

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/rileggere-jerzy-grotowski
https://d10.doppiozero.com/antonio-attisani-1


testimoni entrano allora in uno stato di intensità perché, per così dire, hanno sentito una presenza. E questo
grazie al Performer, che è un ponte tra il testimone e quel qualcosa. In questo senso, il Performer è pontifex,
colui che costruisce ponti. 

L’essenza: etimologicamente si tratta dell’essere, dell’esserità. L’essenza mi interessa perché niente in essa è
sociologico. È quello che non si è ricevuto dagli altri, che non viene dall’esterno, che non si è imparato. Per
esempio, la coscienza (nel senso di the conscience) è qualcosa che appartiene all’essenza; è differente dal
codice morale, che appartiene alla società. Se infrangi il codice morale ti senti colpevole ed è la società che
parla in te. Ma se fai un atto contro coscienza senti rimorso – questo è fra te e te, non fra te e la società. Dal
momento che quasi tutto quello che possediamo è sociologico, l’essenza sembra poca cosa, ma è nostra.
Negli anni Settanta, in Sudan, c’erano ancora dei giovani guerrieri nei villaggi Kau. Nel guerriero in
organicità piena, il corpo e l’essenza possono entrare in osmosi e pare impossibile dissociarli. Ma non è uno
stato permanente, non dura a lungo. È, secondo l’espressione di Zeami, il fiore della giovinezza. Invece, con
l’età, si può passare dal corpo-e-essenza al corpo dell’essenza. E questo in seguito a una difficile evoluzione,
una trasmutazione personale che è, in realtà, il compito di ciascuno. La domanda chiave è: che cos’è il tuo
processo? Gli sei fedele oppure lotti contro il tuo processo? Il processo è come il destino di ciascuno, il
proprio destino che si sviluppa nel tempo (o che semplicemente si svolge, e questo è tutto). Allora: qual è la
qualità della tua sottomissione al tuo proprio destino? Si può captare il processo se ciò che si fa è in rapporto
con noi stessi, se non si odia ciò che si fa. Il processo è legato all’essenza e virtualmente conduce al corpo
dell’essenza. Quando il guerriero è nel breve tempo dell’osmosi corpo-e-essenza deve afferrare il proprio
processo. Adattato al processo, il corpo diventa non-resistente, quasi trasparente. Tutto è leggero, tutto è
evidente. Nel Performer il performing può diventare qualcosa di prossimo al processo. 

l’Io-Io – Si può leggere nei testi antichi: Noi siamo due. L’uccello che becca e l’uccello che guarda. Uno
morirà, uno vivrà. Ebbri d’essere nel tempo, preoccupati di beccare, ci dimentichiamo di fare vivere la parte
di noi stessi che guarda. C’è allora il pericolo di esistere soltanto nel tempo, e in nessun modo fuori del
tempo. Sentirsi guardati dall’altra parte di sé, quella che è come fuori del tempo, dà l’altra dimensione. Esiste
un Io-Io. Il secondo Io è quasi virtuale; non è, dentro di te, lo sguardo degli altri, né il giudizio: è come uno
sguardo immobile, una presenza silenziosa, come il sole che illumina le cose – e basta. Il processo può
compiersi soltanto nel contesto di questa immobile presenza. Io-Io: nell’esperienza la coppia non appare
come separata, ma come piena, unica.

Nella via del Performer, si percepisce l’essenza quando essa è in osmosi con il corpo, quindi si lavora nel
processo sviluppando l’Io-Io. Lo sguardo del teacher può a volte funzionare come specchio del legame Io-Io
(quando questo legame non è ancora tracciato). Quando il canale Io-Io è tracciato, il teacher può sparire e il
Performer continuare verso il corpo dell’essenza; quello che si potrebbe scorgere nella fotografia di Gurdjieff
vecchio seduto su una panchina a Parigi. Dalla fotografia del giovane guerriero Kau a quella di Gurdjieff si
vede il passaggio dal corpo-e-essenza al corpo dell’essenza.

Io-Io non vuol dire essere tagliato in due ma essere doppio. Si tratta di essere passivi nell’agire e attivi nel
vedere (al contrario delle abitudini). Passivo vuol dire essere ricettivo. Attivo essere presente. Per nutrire la
vita dell’Io-Io, il Performer deve sviluppare non un organismo-massa, organismo dei muscoli, atletico, ma un
organismo-canale attraverso cui le energie circolano, si trasformano, il sottile è toccato.

Il Performer deve fondare il proprio lavoro su una struttura precisa. Facendo degli sforzi, poiché la
persistenza e il rispetto dei dettagli sono la norma che permette di rendere presente l’Io-Io. Quello che si fa
dev’essere preciso. Don’t improvise, please! Bisogna trovare delle azioni semplici, ma avendo cura che siano
padroneggiate e che siano durature. Altrimenti non si tratta del semplice, ma del banale.

ciò che ricordo – Uno degli accessi alla via creativa consiste nello scoprire in se stessi una corporeità antica
alla quale si è collegati da una relazione ancestrale forte. Non siamo allora né nel personaggio né nel non-
personaggio. A partire dai dettagli si può scoprire in sé un altro: il nonno, la madre. Una foto, il ricordo delle
rughe, l’eco lontana di un colore della voce permettono di ricostruire una corporeità. All’inizio, la corporeità



di qualcuno di conosciuto, e in seguito, sempre più lontano, la corporeità dello sconosciuto, dell’antenato. È
letteralmente la stessa? Forse non lo è letteralmente, ma come avrebbe potuto essere. Si può arrivare molto
lontano all’indietro, come se la memoria si risvegliasse. È un fenomeno di reminiscenza, come se ci
ricordasse del Performer del rituale originario. Ogni volta che scopro qualcosa ho la sensazione che sia ciò
che ricordo. Le scoperte sono dietro di noi, e bisogna fare un viaggio all’indietro per arrivare fino a esse. Con
uno sfondamento – come nel ritorno di un esule – si può toccare qualcosa che non è più legato alle origini ma
– se oso dirlo – all’origine? Credo di sì. L’essenza è il fondo nascosto della memoria? Non ne so nulla.
Quando lavoro in prossimità dell’essenza, ho l’impressione che la memoria diventi realtà. Quando l’essenza è
si attiva, è come se forti potenzialità si attivassero. La reminiscenza è forse una di queste potenzialità.

l’uomo interiore – Cito:

Tra l’uomo interiore e l’uomo esteriore c’è la stessa differenza infinita che tra il cielo e la terra.

Quando ero nella mia causa prima, non avevo Dio, ero causa di me. Là, nessuno mi domandava dove
tendevo né quello che facevo; non c’era nessuno a interrogarmi. Quello che volevo, lo ero e quello che ero lo
volevo; ero libero da Dio e da qualsiasi cosa.

Quando ne uscii (ne fluii) tutte le creature parlarono di Dio. Se mi si domandava: – Fratello Eckhart,
quando sei uscito di casa? – C’ero ancora un istante fa. Ero me stesso, mi volevo me stesso e mi conoscevo
me stesso, per fare l’uomo (che quaggiù sono). Per questo sono non-nato, e secondo il mio modo di non-nato
non posso morire. Quello che sono secondo la mia nascita morirà e si annienterà, perché è devoluto al
tempo e marcirà con il tempo. Ma nella mia nascita nacquero anche tutte le creature. Tutte provano il
bisogno di elevarsi dalla loro vita alla loro essenza.

Quando rientro, questo sfondamento è ben più nobile della mia uscita. Nello sfondamento – là – sono al di
sopra di tutte le creature, né Dio, né creatura; ma sono quello che ero, quello che devo restare ora e per
sempre. Quando arrivo là, nessuno mi domanda da dove vengo, né dove sono stato. Là sono quello che ero,
non cresco né diminuisco perché sono, là, una causa immobile, che fa muovere tutte le cose.

Nota (che seguiva il testo pubblicato secondo l’impostazione grafica dettata da Grotowski dal Centro di
Lavoro di Jerzy Grotowski, a Pontedera nel 1988): Una versione di questo testo (basato sulla conferenza di
Grotowski) è stata pubblicata nel maggio 1987 dalla rivista “Art Press”, Parigi, con la seguente nota di
Georges Banu: “Non è né una registrazione, né un resoconto che propongo ma degli appunti presi con cura,
quanto più prossimi possibile al linguaggio di Grotowski. Bisognerebbe leggerli come indicazioni di percorso
e non come i termini di un programma, né come un documento finito, scritto, chiuso”. Questo testo è stato
rielaborato e ampliato da Grotowski in vista della presente pubblicazione. Identificare “il Performer” con gli
stagiares del Workcenter sarebbe un abuso. Si tratta piuttosto di quel caso di apprendistato che, nell’intera
attività del “teacher of Performer”, non si presenta che rare volte.



Gurdjieff: Georges Ivanovi? Gurdjieff.

Commento (Antonio Attisani)

Prima di passare ai fatti. Lettura che mette alla prova ma che vale la pena di affrontare, il Performer è testo
antico e proveniente da un altro mondo, che si potrebbe vagliare con mille obiezioni circa la sua
comprensibilità, alcuni concetti spigolosi e contraddizioni, la sua apparente lontananza dal teatro e dalla
pratica artistica. Si può dissentire fin dalle prime figure indicate come performer (il guerriero e il prete, oltre
all’attuante). Cos’hanno in comune? Il fatto di attivare e sviluppare la totalità delle risorse psicofisiche per
esercitare la propria funzione sociale. È vero che è difficile immaginare un Performer impiegato di banca, ma
anche gli impiegati di banca o gli amministratori di condominio hanno un corpo-mente (trattino di
congiunzione) che possono più o meno attivare e sviluppare. Dunque Performer non si è, lo si diventa.

Grotowski sceglie un termine rilanciato dal teatrologo americano Richard Schechner, la cui teoria della
performance (comprendente religioni e rituali, arti performative, recitazione quotidiana, giochi e sport...)
aveva portato alla nascita di un nuovo idioma a livello mondiale. Il maestro polacco lo sceglie attribuendogli
in modo intenzionale e polemico un diverso significato, facendo del Performer il nome della massima
realizzazione umana. Prima di questo ultimo orizzonte, aveva sostituito l’attore (concetto che ormai voleva
dire tutto e niente) con il doer, l’attuante, colui che fa. Da allora, mentre il termine doer si è inabissato in un
linguaggio ultra specialistico, la terminologia della performance ha perduto la sua potenza operativa a causa
dell’inflazione di significato che l’ha travolta. Mi sia concesso di non soffermarmi su questo importante



passaggio e rimandare al saggio nel quale Marco De Marinis spiega pazientemente come si sia verificata la
deriva del dispositivo ideologico performativo, d’altronde presagita dallo stesso Schechner, e come
Grotowski lo abbia interpretato a contraggenio. Per parte mia posso soltanto confermare empiricamente,
avendo preso parte nei primi anni duemila a un mastodontico convegno dell’associazione statunitense di
studi teatrali, in una sala nella quale eravamo congelati dall’aria condizionata secondo loro indispensabile per
difendersi dal clima torrido dell’Arizona e nel quale centinaia di illustri teatrologi adepti del performativo
parlavano di tutto fuorché di teatro.

Uno degli effetti di questa liquefazione dei significati è che il testo grotowskiano qui riproposto, per essere
letto, dev’essere criticamente revisionato, anche per mezzo di una nuova terminologia destinata a sua volta,
se e quando dovesse avere successo, a svuotarsi di senso. Il concetto che comprende e supera quelli di
performer e performance è quello di “corpo teatro”, che dobbiamo al filosofo Jean-Luc Nancy: “Non
bisognerebbe dire pertanto che il culto precede il teatro e lo genera, bensì che il corpo teatro precede tutti i
culti e tutte le scene. La teatralità non è né religiosa né artistica – anche se la religione e l’arte derivano da
essa. È la condizione del corpo che è esso stesso la condizione del mondo: lo spazio della comparizione dei
corpi, della loro attrazione e repulsione”.

E Grotowski: “Il rituale è performance, un’azione compiuta, un atto. Il rituale degenerato è spettacolo”.
Scrivendo “religione” anziché “rituale” e “teatro” anziché “spettacolo”, Grotowski propone una rivoluzione,
anche in senso storiografico. (Non è fuori luogo ricordare qui che il Dalai Lama e alcuni suoi dotti
collaboratori, nel tradurre in inglese il trattato di Tsongkhapa all’origine dell’ordine monastico Gelug,
utilizzano il termine performance per indicare ciò che in molte lingue era prima tradotto come rituale.) Se
avesse detto che la religione degenerata diventa teatro, avrebbe da una parte replicato il luogo comune della
derivazione del teatro, creazione mondana, dalla religione, mentre invece, come ha fatto Nancy alcuni anni
dopo, afferma il contrario, ovvero che le religioni storiche hanno attinto materiali, tecniche e funzioni delle
arti performative, traducendole e applicandole. Se il filosofo francese ha forgiato il prezioso concetto utensile
che consente di cassare quel diffuso errore, a noi spetta la responsabilità derivante dal comprendere che ciò
comporta alcune conseguenze capitali, tra l’altro che il concetto di corpo teatro è soltanto un punto di
partenza e dev’essere sviluppato nei diversi campi di applicazione, e inoltre che in tale prospettiva il gergo
performativo ritrova almeno in parte un proprio senso.

Quando Grotowski scrive che “il Performer, con la maiuscola, è uomo d’azione”, oggi possiamo pensare a
questa figura come il poietes, il poeta, non colui o colei che scrive poemi ma colui che fa, che compone
poemi e li esegue utilizzando la musica, il canto e non di rado anche danza. Il poeta-attuante è l’uomo
d’azione. Ciò che conta, nella risonanza del testo grotowskiano letto in questa chiave, è che il corpo teatro
non è da intendere soltanto come qualcosa che in un certo senso viene prima della storia, ma come un fondo
di memoria “non sociologica”, persino ancestrale, come un potenziale che l’educazione ha fatalmente
adattato ai propri scopi e che può essere liberato da un accorto lavoro psicofisico. È qualcosa che chiunque
può comprendere guardando un essere umano appena nato e osservando come sviluppa il proprio corpo
teatro a seconda delle condizioni in cui si viene a trovare. Secondo Georges I. Gurdjeff, altro sapiente del
Novecento citato da Grotowski, l’uomo è costituito da essenza e personalità. La prima gli appartiene e la
seconda è il risultato delle influenze esterne. In base a questa considerazione l’infanzia, l’individuo non
ancora ‘educato’, è considerata come la condizione più prossima all’essenza. Ecco perché il doer deve
innanzitutto padroneggiare il cosiddetto metodo delle azioni fisiche, partendo dalle sue unità più elementari e
imparando ad assemblarle e riarticolarle fino a ‘riconquistare’ la completezza dell’organico e ripeterla in
sequenze sempre più lunghe.

Dopo avere constatato come Grotowski sia nella storia e contro di essa, con i mezzi a sua disposizione,
mentre noi ne stiamo vivendo un’altra, di storia, e con altri mezzi, torniamo al suo testo-tesoro, dal quale
vorrei enucleare soltanto un tema e una proposta, una questione cruciale che ciascuno di noi nella vita,
consapevole o meno, si trova a affrontare.



Il tema non riguarda soltanto il divenire possibile dell’attore e del teatro, ma impone una riflessione in
qualche modo ‘ultima’ sulle potenzialità proprie della condizione umana, potenzialità che un certo lavoro
potrebbe sviluppare compiutamente.

Il corpo teatro associa la natura o se si preferisce la biologia, la vita organica, all’arte, o meglio al dinamismo
dell’arte. Sono due aspetti inscindibili della condizione umana. La sfida consiste nel salto quantico culturale
che resta da compiere nella nostra cultura disorientata tra uno schematico materialismo secondo il quale il
sensorio è l’ultimo orizzonte e una miriade di istanze ‘spirituali’ che censurano la complessità del corpo
teatro. Da una parte abbiamo una vita degli organi senza corpo, dall’altra un corpo abbagliato dall’illusione di
poter fare a meno degli organi. Siamo di fronte a uno dei caratteri principali della crisi della tarda modernità.

Poiché, come Jean-Luc Nancy e Carlo Sini ribadiscono spesso, non possiamo più pensare di avere un corpo,
ma siamo un corpo che esiste soltanto nella rappresentazione di sé, dunque in una dimensione estetica
coincidente con tutta la vita sociale, la dimensione estetica dovrebbe essere ispirata e orientata da un’etica.
Tutto ciò comporta la fine della centralità del discorso storico, che passa sullo sfondo, e il dispiego di potenza
di un nuovo discorso posto una volta sotto le insegne della “società dello spettacolo” (Guy Debord) e poi
“società della performance” (Schechner & Co.). Ora, di fronte alla palese inadeguatezza di quest’ultimo, è
necessario un nuovo discorso che comprenda i precedenti, superandoli. La domanda allora è: qual è la nuova
potenza di cui abbiamo bisogno e che già si manifesta qui e là nelle pratiche? Il corpo teatro è il più
autorevole candidato, discorso emergente che deve ancora esprimere la propria potenza (ma potrebbe anche
essere confutato dalla dinamica reale delle cose e ricacciato nel deposito delle idee sconfitte). Un fatto certo è
che sviluppando l’idea primigenia di Nancy, il corpo teatro trova il suo habitat naturale nel discorso poetico,
o meglio nell’azione poetante.

L’invito. In quasi tutte le tradizioni culturali si dice, con parole diverse, che in effetti siamo o siamo diventati
due. Esiste una sorta di corpo interno, in ognuno più o meno nascosto; per questo si parla di corpo e mente, o,
nel testo grotowskiano, di uomo interiore e uomo esteriore, di uccello che becca e uccello che guarda. La
questione decisiva è dunque il rapporto che si stabilisce tra queste due entità, entità che nei sapienti, anziché
consumarsi nel conflitto tra loro, diventano una sola. Grotowski definisce la loro separazione come corpo-e-
essenza e la loro unione come corpo dell’essenza e nella parte finale del testo, si limita a citare il filosofo e
mistico domenicano Meister Eckhart (1260-1327/1328). La citazione è da leggere in base a tutto ciò che
precede, ossia, per restare strettamente al tema di questo articolo, come invito a porre in relazione le due
entità attraverso un per/formare che potremmo definire azione poetante oppure, perché no?, come arte
drammatica accortamente ridefinita come composizione in forme di diverse azioni. Il flusso della vita
dovrebbe essere articolato in forme. Il vangelo apocrifo di Filippo (67, 10) recita: “La verità non è venuta
nuda in questo mondo, ma in simboli e immagini. Non la si può afferrare in altro modo […] Bisogna
veramente rinascere per mezzo dell’immagine”.

Stiamo invocando un’azione che sancisce non il modo, ma uno dei modi più efficaci per arrivare a quello
“sfondamento” e a quel “corpo dell’essenza” che costituiscono il massimo compimento dell’esistenza umana,
ma anche, si potrebbe dire, che risponde all’imperativo “diventa ciò che sei” (Nietzsche), ossia alla scoperta
dei propri limiti e del modo di superarli che è concesso a ciascuno di noi innanzitutto dal proprio passato.

Questo rivoluzionario ‘ritorno al teatro’ non riguarda gli aspetti più esteriori dell’istituzione moderna,
semmai rimanda al ricco catalogo delle avanguadie novecentesche e ci fa comprendere cosa volessero dire
Grotowski e i suoi compagni quando parlavano di “attore santo”, di “atto” e di “estasi”, vale a dire non un
ripiegamento nella religione ma il lavoro artistico come ponte o cammino da intraprendere con
consapevolezza anziché nell’ignoranza e nel conflitto. La terminologia grotowskiana, spesso interpretata
riduttivamente come uno pseudo-misticismo e per questo all’origine di molti equivoci teatrali e non, cercava
di indicare una strada dimenticata: quella di un lavoro che può portare fino all’estasi ma che deve concludersi
con l’enstasi, il decisivo ritorno; e quella della relazione inevitabile tra la rappresentazione (scena) e
l’impresentabile (osceno).



Il Performer, come s’è visto, dice molte altre cose importanti, ad esempio sul rituale, sulla ritmizzazione
(dell’azione poetante), sulla reminiscenza e sulla fine dell’insegnamento. Sono altrettanti passaggi del ‘lavoro
teatrale’ da riscoprire, aspetti di una filosofia fisica, tecniche se vogliamo, che costituiscono la prassi
quotidiana di colui che potremmo tornare a chiamare attore. Stiamo dicendo, tra le altre cose, che la vita
quotidiana è più facilmente inautentica dell’azione scenica.

L’autore di queste righe ha avuto l’immensa fortuna di conoscere da vicino alcune personalità geniali. Per
qualcuno di loro la sapienza coincideva però con la sofferenza derivante dal conflitto con il contesto storico e
dalle difficoltà nelle relazioni quotidiane, ma osservandoli non si potevano avere dubbi che in loro la
cosiddetta personalità fosse arrivata a coincidere con l’essenza, ed era molto chiaro cosa significasse nel loro
caso essere passivi nel fare e attivi nel guardare, soprattutto ma non soltanto nella creazione artistica.
Esistono sapienti dal corpo in un certo senso ritirato e sapienti dal corpo relativamente agitato, felici o
infelici, tutti comunque padroni del proprio destino. Sia come sia, la loro realizzazione personale per noi
significa poco, ciò che conta è che a partire da questa condizione hanno prodotto opere emozionanti e ci
hanno resi un po’ migliori.

Infine, per dimostrare che le idee qui esposte non sono stravaganze o dichiarazioni poetiche individuali,
eccole riprese dal dettato di Carmelo Bene, artista quanto mai lontano da Grotowski: “Dunque attore e poeta
son tutt’uno. / Nella ‘poesia’ composita un ‘poeta’ può non essere attore, così come in un teatro del
composito un ‘attore’ può non essere un poeta. / Ma abbiamo ammesso la ‘composizione’ estranea affatto
alla poesia del dire. Dunque il poeta è necessariamente un attore […]. Chi sulla scena non è poeta non è
attore”.

Anche quella di Bene è una pronuncia storicamente determinata e sulla quale sarebbe interessante ritornare,
nel caso di specie dal rifiuto radicale del “composito” dominante. Una differenza di oggi è che il tramonto del
composito (come idea e come protocollo d’opera) è sempre più sentito come inevitabile, mentre l’istanza
della composizione eseguita dai suoi autori si delinea come l’habitat estetico/etico degli attuanti di ogni tipo.

Letture

Grotowski – Testi 1954-1998, IV: L’arte come veicolo, ediz. italiana di Carla Pollastrelli in collaborazione
con Mario Biagini e Thomas Richards, La casa Usher, Firenze-Lucca 2016.

Jean-Luc Nancy, Corpo teatro, Cronopio, Napoli 2010.

Marco De Marinis, Performance Studies: il dialogo continua, “Mantichora”, IX, 9, 2019, pp. 23-32.
Carmelo Bene, Della poesia a teatro, in Id., Opere. Con l’Autografia d’un ritratto, Bompiani, Milano 2002.

Nell’ultima fotografia Jerzy Grotowski.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



