DOPPIOZERO

Rilegger e Jerzy GrotowsKi

Antonio Attisani
3 Maggio 2024

Secondo gli storici piu avvertiti, nello studio del passato bisogna distinguere tra testi da leggere e
monumenti da osservare. Nel caso di Jerzy Grotowski (1933-1999) abbiamo un complesso monumentale di
testi nati nell’arco di circa quarant’anni ein contesti assai diversi come la Polonia comunista e cattolica e i
luoghi dell’ esilio e della diaspora, da ultimo I’ Italia e Pontedera.

Digtillato da un seminario con ospiti invitati tenuto da Grotowski il 14 eil 15 febbraio 1987, il Performer
testo, a mio parere, dariproporre periodicamente all’ attenzione di chi non lo conosce. Penso a una lettura
individuale, in qualche modo intima. 1| breve commento finale &€ dunque del tutto facoltativo e da intendersi
non come lettura esaustiva di questo documento monumentale, bensi come la sottolineatura di un suo solo
aspetto: I'invito a un lavoro su sé stessi per superareil principale dualismo che ci affligge e il possibile
svolgers di questo lavoro nel campo dell’ arte e del rituale. (aa)

il Performer (Jerzy Grotowski)

Il Performer, con lamaiuscola, € uomo d’ azione. Non & qualcuno che fala parte di un atro. E I attuante, il
sacerdote, il guerriero: éal di fuori dei generi artistici. Il rituale & performance, un’ azione compiuta, un atto.
Il rituale degenerato e spettacolo. Non cerco di scoprire qualcosadi nuovo, maqualcosadi dimenticato. Una
cosa talmente vecchia che tutte le distinzioni tra generi artistici non sono piu valide.

lo sono teacher of Performer (parlo al singolare: of Performer). Teacher — come nei mestieri — e qualcuno
attraverso il quale passa |’ insegnamento; I’ insegnamento deve essere ricevuto, mala maniera per

I” apprendista di riscoprirlo puo soltanto essere personale. Il teacher, come ha conosciuto I’ insegnamento?
Conl’iniziazione, o con il furto. Il Performer € uno stato dell’ essere. L’ uomo di conoscenzalo si pud pensare
in rapporto a racconti di Castaneda, se s amail romanticismo. |o preferisco pensare a Pierre de Combas. O
persino a Don Giovanni descritto da Nietzsche: un ribelle di fronte al quale la conoscenza sta come un
dovere; anche se gli atri non lo maledicono, sente di essere diverso, un outsider. Nellatradizione indu si
parladei vratia (le orderibelli). Un vratia & qualcuno che si trova sul cammino per conquistare la
conoscenza. L uomo di conoscenza [cz?owiek poznania] dispone del doing, del fare e non di idee o teorie.
Cosafaper |’apprendistail vero teacher? Dice: fa questo. L’ apprendista lotta per comprendere, per ridurre lo
SCONOSCi Uto a conosciuto, per evitare di fare. Per il fatto stesso di voler capire, oppone resistenza. Puo capire
solo sefa. Fao non fa. La conoscenza € questione di fare.

il pericolo elachance— Se utilizzo il termine di guerriero, forse si pensera a Castaneda, ma anche tutte le
scritture parlano del guerriero. Lo s trovatanto nellatradizione indu che in quella africana. E qualcuno che &
cosciente della propria mortalita. Se e necessario affrontare i cadaveri, li affronta, ma se non occorre
uccidere, non uccide. Presso gli indiani del Nuovo Mondo s diceva del guerriero che tra due battaglie hail
cuore tenero, come una giovinetta. Per conquistare la conoscenza egli lotta, perché la pulsazione dellavita
diventa piu forte, piu articolata nei momenti di grande intensita, di pericolo. Il pericolo e la chance vanno
insieme. Non ¢’ e classe se non di fronte al pericolo. Nel momento della sfida appare la ritmizzazione degli
impulsi umani. Il rituale € un momento di grande intensita. Intensita provocata. La vita diventa allora ritmo.
Il Performer salegare gli impulsi del corpo a canto. (Il flusso dellavitas deve articolare in forme). |


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/rileggere-jerzy-grotowski
https://d10.doppiozero.com/antonio-attisani-1

testimoni entrano allorain uno stato di intensita perché, per cosi dire, hanno sentito una presenza. E questo
grazie a Performer, che &€ un pontetrail testimone e quel qualcosa. In questo senso, il Performer e pontifex,
colui che costruisce ponti.

L’ essenza: etimologicamente si tratta dell’ essere, dell’ esserita. L’ essenza mi interessa perché nientein essae
sociologico. E quello che non si & ricevuto dagli altri, che non viene dall’ esterno, che non si @ imparato. Per
esempio, la coscienza (nel senso di the conscience) € qual cosa che appartiene all’ essenza; é differente dal
codice morale, che appartiene alla societa. Se infrangi il codice moraleti senti colpevole ed e la societa che
parlainte. Mase fai un atto contro coscienza senti rimorso — questo é frate ete, non frate e lasocieta. Dal
momento che quasi tutto quello che possediamo e sociologico, |’ essenza sembra poca cosa, ma € nostra.
Negli anni Settanta, in Sudan, ¢’ erano ancora dei giovani guerrieri nel villaggi Kau. Nel guerrieroin
organicitapiena, il corpo e |’ essenza possono entrare in 0smosi e pare impossibile dissociarli. Manon & uno
stato permanente, non dura a lungo. E, secondo I’ espressione di Zeami, il fiore della giovinezza. Invece, con
I’eta, i pud passare dal corpo-e-essenza a corpo dell’ essenza. E questo in seguito a una difficile evoluzione,
unatrasmutazione personale che €, in realta, il compito di ciascuno. La domanda chiave e: che cos il tuo
processo? Gli sei fedele oppure lotti contro il tuo processo? Il processo € come il destino di ciascuno, il
proprio destino che si sviluppa nel tempo (o che semplicemente si svolge, e questo é tutto). Allora: qual ela
qualita della tua sottomissione al tuo proprio destino? Si puo captare il processo se cio che si fa e in rapporto
con noi stessi, senon si odia cio che s fa. |l processo € legato all’ essenza e virtualmente conduce a corpo
dell’ essenza. Quando il guerriero € nel breve tempo dell’ osmosi corpo-e-essenza deve afferrareil proprio
processo. Adattato a processo, il corpo diventa non-resistente, quasi trasparente. Tutto e leggero, tutto &
evidente. Nel Performer il performing puo diventare qualcosadi prossimo al processo.

Il o-lo — Si puo leggere nel testi antichi: Noi siamo due. L’ uccello che becca e |’ uccello che guarda. Uno
morira, uno vivra. Ebbri d’ essere nel tempo, preoccupati di beccare, ci dimentichiamo di fare vivere la parte
di noi stessi che guarda. C'e alorail pericolo di esistere soltanto nel tempo, e in nessun modo fuori del
tempo. Sentirsi guardati dall’ altra parte di sé, quella che &€ come fuori del tempo, dal’ altradimensione. Esiste
un lo-lo. Il secondo lo € quasi virtuale; non €, dentro di te, lo sguardo degli atri, néil giudizio: € come uno
sguardo immobile, una presenza silenziosa, comeil sole che illuminale cose — e basta. I processo puo
compiersi soltanto nel contesto di questaimmobile presenza. 1o-10: nell’ esperienzala coppia non appare
come separata, ma come piena, unica.

Nellaviadel Performer, si percepisce |’ essenza quando essa e in osmosi con il corpo, quindi si lavora nel
processo sviluppando I’ lo-1o. Lo sguardo del teacher pud a volte funzionare come specchio del legame lo-1o
(quando questo legame non € ancoratracciato). Quando il canale lo-1o e tracciato, il teacher pud sparire eil
Performer continuare verso il corpo dell’ essenza; quello che si potrebbe scorgere nellafotografia di Gurdijieff
vecchio seduto su una panchinaa Parigi. Dallafotografia del giovane guerriero Kau aquelladi Gurdjieff si
vede il passaggio dal corpo-e-essenza a corpo dell’ essenza.

lo-1o non vuol dire essere tagliato in due ma essere doppio. Si tratta di essere passivi nell’ agire e attivi nel
vedere (al contrario delle abitudini). Passivo vuol dire essere ricettivo. Attivo essere presente. Per nutrire la
vitadell’lo-lo, il Performer deve sviluppare non un organismo-massa, organismo dei muscoli, atletico, maun
organismo-canale attraverso cui le energie circolano, si trasformano, il sottile e toccato.

I Performer deve fondareil proprio lavoro su una struttura precisa. Facendo degli sforzi, poiché la
persistenzaeil rispetto dei dettagli sono la norma che permette di rendere presente I’l1o-10. Quello che s fa
dev’ essere preciso. Don’t improvise, please! Bisognatrovare delle azioni semplici, ma avendo cura che siano
padroneggiate e che siano durature. Altrimenti non si tratta del semplice, madel banale.

cio chericordo—Uno degli access alaviacreativa consiste nello scoprire in se stessi una corporeita antica
allaquale s é collegati da unarelazione ancestrale forte. Non siamo allora né nel personaggio né nel non-

personaggio. A partire dai dettagli si pud scoprire in sé un atro: il nonno, lamadre. Unafoto, il ricordo delle
rughe, I’ eco lontana di un colore della voce permettono di ricostruire una corporeita. All’inizio, la corporeita



di qualcuno di conosciuto, e in seguito, sempre pitl lontano, la corporeita dello sconosciuto, dell’ antenato. E
letteralmente la stessa? Forse non 1o e |etteralmente, ma come avrebbe potuto essere. Si puo arrivare molto
lontano al’indietro, come se la memoriasi risvegliasse. E un fenomeno di reminiscenza, come se Ci
ricordasse del Performer del rituale originario. Ogni volta che scopro qualcosa ho la sensazione che siacio
che ricordo. Le scoperte sono dietro di noi, e bisogna fare un viaggio al’indietro per arrivare fino aesse. Con
uno sfondamento — come nel ritorno di un esule — si puo toccare qual cosa che non e pitl legato alle origini ma
—seosodirlo—all’origine? Credo di si. L’ essenza e il fondo nascosto della memoria? Non ne so nulla.
Quando lavoro in prossimita dell’ essenza, ho I'impressione che la memoria diventi realta. Quando I’ essenza é
Si attiva, € come se forti potenzialita s attivassero. Lareminiscenza e forse unadi queste potenzialita.

I’'uomo interior e — Cito:
Tral’uomo interiore e I’uomo esteriore ¢ € la stessa differenza infinita chetrail cielo ela terra.

Quando ero nella mia causa prima, non avevo Dio, ero causa di me. La, nessuno mi domandava dove
tendevo né quello che facevo; non ¢’ era nessuno a interrogarmi. Quello che volevo, lo ero e quello cheerolo
volevo; ero libero da Dio e da qualsiasi cosa.

Quando ne uscii (nefluii) tutte le creature parlarono di Dio. Se mi s domandava: — Fratello Eckhart,
guando sel uscito di casa? — C’ ero ancora un istante fa. Ero me stesso, mi volevo me stesso e mi conoscevo
me stesso, per fare I’uomo (che quaggiu sono). Per questo sono non-nato, e secondo il mio modo di non-nato
non posso morire. Quello che sono secondo la mia nascita morira e si annientera, perché e devoluto al
tempo e marcira con il tempo. Ma nella mia nascita nacquero anche tutte le creature. Tutte provano il
bisogno di elevars dalla loro vita alla loro essenza.

Quando rientro, questo sfondamento e ben piu nobile della mia uscita. Nello sfondamento — la — sono al di
sopra di tutte le creature, né Dio, né creatura; ma sono quello che ero, quello che devo restare ora e per
sempre. Quando arrivo 1a, nessuno mi domanda da dove vengo, né dove sono stato. La sono quello che ero,
non cresco né diminuisco perché sono, 1a, una causa immobile, che fa muovere tutte le cose.

Nota (che seguivail testo pubblicato secondo I’ impostazione grafica dettata da Grotowski dal Centro di
Lavoro di Jerzy Grotowski, a Pontedera nel 1988): Unaversione di questo testo (basato sulla conferenza di
Grotowski) e stata pubblicata nel maggio 1987 dallarivista“Art Press’, Parigi, con la seguente nota di
Georges Banu: “Non € né una registrazione, né un resoconto che propongo madegli appunti presi con cura,
guanto pil prossimi possibile al linguaggio di Grotowski. Bisognerebbe leggerli come indicazioni di percorso
e non comei termini di un programma, né come un documento finito, scritto, chiuso”. Questo testo é stato
rielaborato e ampliato da Grotowski in vista della presente pubblicazione. Identificare “il Performer” con gli
stagiares del Workcenter sarebbe un abuso. Si tratta piuttosto di quel caso di apprendistato che, nell’ intera
attivita del “teacher of Performer”, non si presenta che rare volte.



e
o t'l': .

Gurdjieff: Georges Ivanovi? Gurdjieff.
Commento (Antonio Attisani)

Prima di passare ai fatti. Lettura che mette alla prova mache vale la pena di affrontare, il Performer etesto
antico e proveniente da un altro mondo, che si potrebbe vagliare con mille obiezioni circalasua
comprensibilita, alcuni concetti spigolosi e contraddizioni, la sua apparente lontananza dal teatro e dalla
pratica artistica. Si puo dissentire fin dalle prime figure indicate come performer (il guerriero eil prete, oltre
all’ attuante). Cos hanno in comune? Il fatto di attivare e sviluppare latotalita delle risorse psicofisiche per
esercitare la propria funzione sociale. E vero che é difficile immaginare un Performer impiegato di banca, ma
anche gli impiegati di banca o gli amministratori di condominio hanno un corpo-mente (trattino di
congiunzione) che possono pit 0 meno attivare e sviluppare. Dunque Performer non si €, lo si diventa.

Grotowski sceglie un termine rilanciato dal teatrologo americano Richard Schechner, la cui teoriadella
performance (comprendente religioni erituali, arti performative, recitazione quotidiana, giochi e sport...)
aveva portato alla nascitadi un nuovo idiomaalivello mondiale. || maestro polacco lo sceglie attribuendogli
in modo intenzionale e polemico un diverso significato, facendo del Performer il nome della massima
realizzazione umana. Primadi questo ultimo orizzonte, aveva sostituito I’ attore (concetto che ormai voleva
dire tutto e niente) coniil doer, I’ attuante, colui che fa. Da alora, mentreil termine doer si e inabissato in un
linguaggio ultra speciaistico, laterminologia della performance ha perduto |a sua potenza operativa a causa
dell’inflazione di significato chel’ hatravolta. Mi sia concesso di nhon soffermarmi su questo importante



passaggio e rimandare al saggio nel quale Marco De Marinis spiega pazientemente come s Sia verificatala
derivadel dispositivo ideologico performativo, d altronde presagita dallo stesso Schechner, e come
Grotowski |o abbia interpretato a contraggenio. Per parte mia posso soltanto confermare empiricamente,
avendo preso parte nei primi anni duemila a un mastodontico convegno dell’ associazione statunitense di

studi teatrali, in una sala nella quale eravamo congelati dall’ aria condizionata secondo loro indispensabile per
difendersi dal climatorrido dell’ Arizona e nel quale centinaia di illustri teatrologi adepti del performativo
parlavano di tutto fuorché di teatro.

Uno degli effetti di questaliquefazione dei significati € cheil testo grotowskiano qui riproposto, per essere
letto, dev’ essere criticamente revisionato, anche per mezzo di una nuova terminologia destinata a sua volta,
se e guando dovesse avere successo, a svuotars di senso. Il concetto che comprende e supera quelli di
performer e performance € quello di “corpo teatro”, che dobbiamo al filosofo Jean-Luc Nancy: “Non
bisognerebbe dire pertanto cheiil culto precedeil teatro e lo genera, bensi cheil corpo teatro precede tutti i
culti e tutte le scene. Lateatralita non e né religiosa né artistica— anche se lareligione e I’ arte derivano da
essa. E la condizione del corpo che & stesso la condizione del mondo: lo spazio della comparizione dei
corpi, dellaloro attrazione e repulsione”.

E Grotowski: “1l rituale & performance, un’ azione compiuta, un atto. Il rituale degenerato & spettacolo”.
Scrivendo “religione” anziché “rituale” e “teatro” anziché “ spettacolo”, Grotowski propone unarivoluzione,
anche in senso storiografico. (Non é fuori luogo ricordare qui che il Dalai Lama e alcuni suoi dotti
collaboratori, nel tradurrein inglese il trattato di Tsongkhapa all’ origine dell’ ordine monastico Gelug,
utilizzano il termine performance per indicare cio che in molte lingue era prima tradotto come rituale.) Se
avesse detto che lareligione degenerata diventa teatro, avrebbe da una parte replicato il luogo comune della
derivazione del teatro, creazione mondana, dallareligione, mentre invece, come hafatto Nancy acuni anni
dopo, affermail contrario, ovvero che le religioni storiche hanno attinto materiali, tecniche e funzioni delle
arti performative, traducendole e applicandole. Seil filosofo francese haforgiato il prezioso concetto utensile
che consente di cassare quel diffuso errore, anoi spetta la responsabilita derivante dal comprendere che cio
comporta alcune conseguenze capitali, tral’ atro che il concetto di corpo teatro € soltanto un punto di
partenza e dev’ essere sviluppato nei diversi campi di applicazione, e inoltre che in tale prospettivail gergo
performativo ritrova almeno in parte un proprio senso.

Quando Grotowski scrive che “il Performer, con la maiuscola, € uomo d’ azion€e”, oggi possiamo pensare a
guestafiguracomeil poietes, il poeta, non colui o colei che scrive poemi macolui che fa, che compone
poemi e li esegue utilizzando lamusica, il canto e non di rado anche danza. 1l poeta-attuante € I’ uomo

d azione. Cio che conta, nellarisonanza del testo grotowskiano letto in questa chiave, e cheil corpo teatro
non e da intendere soltanto come qualcosa che in un certo senso viene prima della storia, ma come un fondo
di memoria“non sociologica’, persino ancestrale, come un potenziale che I’ educazione ha fatalmente
adattato ai propri scopi e che pud essere liberato da un accorto lavoro psicofisico. E qualcosa che chiunque
puo comprendere guardando un essere umano appena nato e osservando come sviluppail proprio corpo
teatro a seconda delle condizioni in cui s viene atrovare. Secondo Georges |. Gurdjeff, altro sapiente del
Novecento citato da Grotowski, I’uomo e costituito da essenza e personalita. Laprimagli appartieneela
seconda el risultato delle influenze esterne. In base a questa considerazione I’ infanzia, I’individuo non
ancora ‘educato’, € considerata come la condizione piu prossima all’ essenza. Ecco perchéil doer deve
innanzitutto padroneggiare il cosiddetto metodo delle azioni fisiche, partendo dalle sue unita pit el ementari e
imparando ad assemblarle eriarticolarle fino a‘riconquistare’ la completezza dell’ organico e ripeterlain
sequenze sempre piu lunghe.

Dopo avere constatato come Grotowski sia nella storia e contro di essa, con i mezzi a sua disposizione,
mentre noi ne stiamo vivendo un’atra, di storia, e con altri mezzi, torniamo al suo testo-tesoro, dal quale
vorrel enucleare soltanto un tema e una proposta, una gquestione cruciale che ciascuno di noi nellavita,
consapevole 0 meno, s trova a affrontare.



Il tema non riguarda soltanto il divenire possibile dell’ attore e del teatro, maimpone unariflessionein
gualche modo ‘ultima’ sulle potenzialita proprie della condizione umana, potenzialita che un certo lavoro
potrebbe sviluppare compiutamente.

Il corpo teatro associalanaturao se s preferisce labiologia, lavitaorganica, all’ arte, 0 meglio a dinamismo
dell’ arte. Sono due aspetti inscindibili della condizione umana. La sfida consiste nel salto quantico culturale
che resta da compiere nella nostra cultura disorientata tra uno schematico materialismo secondo il qualeil
sensorio e I’ ultimo orizzonte e unamiriade di istanze * spirituali’ che censurano la complessita del corpo
teatro. Da una parte abbiamo una vita degli organi senza corpo, dall’ altra un corpo abbagliato dall’illusione di
poter fare a meno degli organi. Siamo di fronte auno dei caratteri principali dellacrisi dellatarda modernita.

Poiché, come Jean-Luc Nancy e Carlo Sini ribadiscono spesso, non possiamo piu pensare di avere un corpo,
ma siamo un corpo che esiste soltanto nella rappresentazione di sé, dunque in una dimensione estetica
coincidente con tutta la vita sociale, |a dimensione estetica dovrebbe essere ispirata e orientata da un’ etica.
Tutto cio comportalafine della centralita del discorso storico, che passa sullo sfondo, eil dispiego di potenza
di un nuovo discorso posto una volta sotto le insegne della “ societa dello spettacolo” (Guy Debord) e poi
“societa della performance” (Schechner & Co.). Ora, di fronte alla palese inadeguatezza di quest’ ultimo, &
necessario un nuovo discorso che comprendai precedenti, superandoli. Ladomandaalloraé: qual € lanuova
potenza di cui abbiamo bisogno e che giasi manifesta qui e lanelle pratiche? Il corpo teatro éil piu
autorevole candidato, discorso emergente che deve ancora esprimere la propria potenza (ma potrebbe anche
essere confutato dalla dinamicareale delle cose e ricacciato nel deposito delle idee sconfitte). Un fatto certo e
che sviluppando I’idea primigeniadi Nancy, il corpo teatro trovail suo habitat naturale nel discorso poetico,
0 meglio nell’ azione poetante.

L’invito. In quasi tutte letradizioni culturali si dice, con parole diverse, che in effetti samo o siamo diventati
due. Esiste una sorta di corpo interno, in ognuno piti 0 Meno Nascosto; per questo si parladi corpo e mente, o,
nel testo grotowskiano, di uomo interiore e uomo esteriore, di uccello che becca e uccello che guarda. La
guestione decisiva e dunque il rapporto che si stabilisce tra queste due entita, entita che nei sapienti, anziché
consumarsi nel conflitto traloro, diventano una sola. Grotowski definisce laloro separazione come corpo-e-
essenza e laloro unione come corpo dell’ essenza e nella parte finale del testo, si limitaacitareil filosofo e
mistico domenicano Meister Eckhart (1260-1327/1328). La citazione € da leggere in base atutto cio che
precede, 0ssia, per restare strettamente al tema di questo articolo, come invito aporrein relazione le due
entita attraverso un per/formare che potremmo definire azione poetante oppure, perché no?, come arte
drammatica accortamente ridefinita come composizione in forme di diverse azioni. Il flusso dellavita
dovrebbe essere articolato in forme. Il vangelo apocrifo di Filippo (67, 10) recita: “La verita non e venuta
nudain questo mondo, main simboli eimmagini. Non lasi puo afferrarein altro modo [...] Bisogna
veramente rinascere per mezzo dell’immagine”.

Stiamo invocando un’ azione che sancisce non il modo, ma uno dei modi piu efficaci per arrivare aquello
“sfondamento” e aquel “corpo dell’ essenza” che costituiscono il massimo compimento dell’ esistenza umana,
ma anche, si potrebbe dire, che risponde all’imperativo “diventa cio che sei” (Nietzsche), ossia alla scoperta
dei propri limiti e del modo di superarli che & concesso a ciascuno di noi innanzitutto dal proprio passato.

Questo rivoluzionario ‘ritorno al teatro’ non riguarda gli aspetti piu esteriori dell’istituzione moderna,
semmal rimanda al ricco catalogo delle avanguadie novecentesche e ci fa comprendere cosa volessero dire
Grotowski e i suoi compagni quando parlavano di “attore santo”, di “atto” e di “estasi”, vale adire non un
ripiegamento nellareligione mail lavoro artistico come ponte o cammino da intraprendere con
consapevolezza anziché nell’ ignoranza e nel conflitto. Laterminologia grotowskiana, spesso interpretata
riduttivamente come uno pseudo-misticismo e per questo all’ origine di molti equivoci teatrali e non, cercava
di indicare una strada dimenticata: quella di un lavoro che pud portare fino all’ estasi ma che deve concludersi
con |’enstas, il decisivo ritorno; e quella dellarelazione inevitabile tra la rappresentazione (scena) e
I”impresentabile (osceno).



Il Performer, come s’ e visto, dice molte altre cose importanti, ad esempio sul rituale, sullaritmizzazione
(dell’ azione poetante), sulla reminiscenza e sullafine dell’ insegnamento. Sono altrettanti passaggi del ‘lavoro
teatrale’ dariscoprire, aspetti di unafilosofiafisica, tecniche se vogliamo, che costituiscono la prassi
quotidianadi colui che potremmo tornare a chiamare attore. Stiamo dicendo, trale altre cose, che lavita
guotidiana é piu facilmente inautentica dell’ azione scenica.

L’ autore di queste righe ha avuto I'immensa fortuna di conoscere da vicino acune personalita geniali. Per
qualcuno di loro la sapienza coincideva pero con la sofferenza derivante dal conflitto con il contesto storico e
dalle difficolta nelle relazioni quotidiane, ma osservandoli non si potevano avere dubbi cheinloro la
cosiddetta personalita fosse arrivata a coincidere con I’ essenza, ed era molto chiaro cosa significasse nel loro
caso essere passivi nel fare e attivi nel guardare, soprattutto ma non soltanto nella creazione artistica.
Esistono sapienti dal corpo in un certo senso ritirato e sapienti dal corpo relativamente agitato, felici o
infelici, tutti comungue padroni del proprio destino. Siacome sia, laloro realizzazione personale per noi
significa poco, cio che conta € che a partire da questa condizione hanno prodotto opere emozionanti e ci
hanno resi un po’ migliori.

Infine, per dimostrare che le idee qui esposte non sono stravaganze o dichiarazioni poetiche individuali,
eccoleriprese dal dettato di Carmelo Bene, artista quanto mai lontano da Grotowski: “Dunque attore e poeta
son tutt’uno. / Nella‘poesia’ composita un ‘poeta’ pud non essere attore, cosi come in un teatro del
composito un ‘attore’ pud non essere un poeta. / Ma abbiamo ammesso la‘ composizione' estranea affatto
allapoesiadel dire. Dunque il poeta e necessariamente un attore [...]. Chi sulla scenanon € poetanon é
attore”.

Anche quella di Bene & una pronuncia storicamente determinata e sulla qual e sarebbe interessante ritornare,
nel caso di specie dal rifiuto radicale del “composito” dominante. Una differenza di oggi € cheil tramonto del
composito (come idea e come protocollo d’ opera) € sempre piu sentito come inevitabile, mentre I’ istanza
della composizione eseguita dai suoi autori si delinea come |’ habitat estetico/etico degli attuanti di ogni tipo.

Letture

Grotowski — Testi 1954-1998, 1V: L’ arte come veicolo, ediz. italiana di Carla Pollastrelli in collaborazione
con Mario Biagini e Thomas Richards, La casa Usher, Firenze-Lucca 2016.

Jean-Luc Nancy, Corpo teatro, Cronopio, Napoli 2010.

Marco De Marinis, Performance Sudies: il dialogo continua, “Mantichora’, 1X, 9, 2019, pp. 23-32.
Carmelo Bene, Della poesia ateatro, in Id., Opere. Con |’ Autografia d’ un ritratto, Bompiani, Milano 2002.

Nell’ ultima fotografia Jerzy Grotowski.

Se continuiamo atenere vivo gquesto spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




