DOPPIOZERO

Il divino ele sueforme

Aurelio Andrighetto
13 Aprile 2024

In Le forme del divino. Problemi di arte sacra tra prima modernita e Novecento (Il Mulino, Bologna, 2024)
lo storico dell’ arte Michele Dantini esaminala“naturamorta” Ostriche, frutta e vino (1620-1625 ca.) dipinta
da Osias Beert il Vecchio, portando I’ attenzione sul rapporto tra la rappresentazione delle ostriche sul piatto
di peltro e la parabola della perlain Matteo: «Il regno dei cieli € simile aun mercante che vain cercadi perle
preziose; trovata una perladi grande valore, va, vende tutti i suoi averi e lacompra» (13, 45-46). La
descrizione del mollusco dalle apparenze «diafane e circonfuse di luce» é raffinata e ricca di riferimenti
testamentari e teologici. Nello stesso dipinto compaiono del «dolcetti dalle forme di manna» che I’ autore
riferisce a libro dell’ Esodo, articolando un brillante ragionamento sul «“reimpatrio” del cristiano»,
prefigurato da quello di Israele.

Il dipinto di Beert € un’immagine a sostegno della memoria e della devozione?


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/il-divino-e-le-sue-forme
https://d10.doppiozero.com/aurelio-andrighetto

Osias Beert il Vecchio, Ostriche, frutta e vino, 1620-1625 ca., Washington, National Gallery of
Art.

Il primo capitolo Mense terrene e mense celesti € dedicato a sottogenere della “ naturamorta” con temi di
cibo, nel quale Dantini ravvisa unaforma privata di meditazione, aggiornata ai modi della Devotio moderna e
diversadalla preghieraliturgica. Le “nature morte di sfoggio”, i “quadri di buffet”, e “tavole imbandite” (in
prevalenza) fiamminghe, tedesche e olandesi del primo Seicento sono intese dallo storico dell’ arte come
«quadri di meditazione». Dantini mette qui in discussione I’ interpretazione esclusiva delle nature morte come
«apologie del consumo», elevandole aiconografie religiose. Lo fa articolando una critica ragionata, storico-
filosofica, dellaricezioneitaliana del saggio L’ opera d arte nell’ epoca della sua riproducibilita tecnica,
pubblicato nel 1936, e di quanti hanno tratto da questo testo di Walter Benjamin una scolastica buona per
tutte le stagioni, rimuovendo la circostanza che il testo benjaminiano é strumentale a una battaglia politica, e
non ha né vuole avere efficacia“ universale”. Dantini libera cosi I" «<aura» dell’ opera d’ arte

dall’ interpretazione meccani camente funzionalistica che la relega a espressione artistica degli interessi
ideologici della classe dominante. Concepisce la propriaricerca, di cui Le forme del divino costituisce il piu
recente avanzamento, come un’ «archeologia del contemporaneo», in particolare un’archeologia del
contemporaneo considerato nelle sue amnesie e rimozioni. Unaricerca datempo impegnata aritrovare la
plausibilitadi una dimensione di umanita e pieta nelle immagini, mettendo in dubbio la validita per cosi dire
“universalistica’ della tradizione astratto-concettual e novecentesca (“avanguardia’, “neoavanguardia’, etc.),
che, lungi dall’ essere appunto “universale’, si inscrive in una storia (artistico-religiosa) di lungo periodo
precisamente sSituata e situabile (la storia dell’ iconoclasmo protestante).



Michele Dantini

| .e forme
del divino
Problemi di arte sacra

tra prima modernita e Novecento




Le forme del divino s'inserisce, nell’ ottica della World Art History, nell’ attual e dibattito sulle implicazioni di
lungo periodo dell’iconoclasmo protestante e sul rapporto tra arte sacra e arte contemporanea, che conta
diversi contributi (James Simpson, David Freedberg, Ernst Gombrich, piu di recente Dave Hickey et al.; e
vale lapenaqui ricordare anche Hans Belting per |e sue ricerche sull’icona).

Tragli studi sul rapporto tra arte sacra e contemporanea possiamo annoverare anche altri contributi. Nel
volume Lo strano posto della religione nell’ arte contemporanea (Johan & Levi, Monza, 2022) James Elkins
descrive alcune esperienze spirituali private, e in un certo senso “ribelli” rispetto alle pratiche religiose
istituzionalizzate. Mauro Zanchi ha pubblicato uno studio sull’installazione Site-specific | Sette Palazzi
Celesti, realizzata nel 2004 da Anselm Kiefer per laFondazione Pirelli Hangar Bicocca, dedicando
particolare attenzione a rapporto trala mistica ebraica e le sette torri. Riflettendo su un paragone proposto da
Kiefer per I’ opera The Seven Palace del 2002, Zanchi scrive: «l’ artista tedesco avvisachei palazzi celesti
possono trasformarsi in gabbie, in libri bruciati, in carri armati di macerie-scale, in luoghi di fantasmi, in
lager, in torri perforate da stelle cadenti o da bombardamenti aerei. Un’ asces discendente, o una discesa
ascendente». |1 saggio € corredato da un’intervista a Kiefer (I sette Palazzi Celesti di Kiefer, Postmedia
Books, 2024).

Anche |’ attivita espositiva contribuisce ad alimentare il dibattito. In questi giorni sono in corso due mostre:
Chiamare a raduno. Sorelle. Falene e fiammelle. Ossa di |eonesse, pietre e serpentesse di Chiara Camoni
alla Fondazione Pirelli Hangar Bicocca (fino a 21 luglio 2024) e QUEM GENUIT ADORAVIT di Manuele
Cerutti alla Fondazione Maramotti (fino a 28 luglio 2024). 1l sociologo Gian Antonio Gilli, che studia

I’ esperienza di luogo in rapporto ad alcune pratiche ascetiche, ha scritto un testo di presentazione per
entrambe |le mostre.



https://www.doppiozero.com/la-rivolta-del-piede-sul-corpo

Manuele Cerutti Quem genuit adoravit 2023 matita e acquerello su carta 14,1 x 20cm ©
Manuele Cerutti Courtesy the Artist and Guido Costa Projects Ph. Cristina Leoncini.

Dantini partecipaa dibattito con un saggio molto articolato, dedicato al rinnovamento del generi dell’ arte
sacratra Cinquecento e Seicento, prestando particolare attenzione alle origini della“ natura morta’, «che
dovremmo invece chiamare “naturaviva’, o “redenta’, o “risorta’» (p. 15). Nel suo studio le nature morte si
emancipano dallaloro interpretazione in chiave naturalistica, che «rimuove il piano religioso, con I intricata
tramadi riferimenti simbolici» (p. 34), proponendo cosi, attraverso un’ ampiaricostruzione del contesto
considerato sotto profili teologici, ecclesiologici, devozionali e infine artistici, di sottrarre le “ nature morte”
(in particolare le Pronkstilleven olandesi di epoca barocca) a un’interpretazione riduttiva di tipo sociologico,
diffusasi nellacritica d’ arte francese di meta Ottocento e consolidatasi ancora di recente.

Nel secondo capitolo: «Amore attivo». La Madonna sistina in Fédor Dostoevskij Dantini delineal’ interesse
spirituale («pneumatol ogico») di Dostoevskij per il dipinto di Raffaello, evidenziando la critica che questi
rivolge «alla nozione restrittiva di “artisticita’» contenuta nella pedissequa riproduzione dellarealta (p. 115).
In questo importante capitolo si “rammemora’ |’ intera tradizione nicena a fondamento della teoria cristiana
dell’immagine e si poneil problema del passaggio dall’icona all’ arte moderna; o se si preferisce del possibile
“rinnovamento” dell’icona— «pneumatol ogico» appunto, e non stilistico. L’ indagine é apprezzabile per la
curacon laquale si esaminano e collegano le fonti. Interessante la disamina che portaallaluce il modo in cui
Dostoevskij tratta le «idee» come «immagini» nel suoi romanzi. Per |0 scrittore russo, che costruisce vere e
proprie “icone testuali”, |la Madonna sistina e fonte d’ ispirazione spirituale. Le implicazioni storico-artistiche
cadono in secondo piano.

Dantini muove i primi passi nel capitolo successivo, dedicato ai Quaderni neri di Martin Heidegger ea suo
interesse per Dostoevskij, dal superamento di una concezione eroica dell’ artista. Per il filosofo tedesco,
nell’arte s compie |’incontro trail divino e l’umano, se non che, nell’ epoca dell’ «abbandono dell’ essere»,

I arte diventa «chiacchiera» irrilevante. Attraverso un accurato studio dei taccuini di Heidegger, o storico
dell’ arte giunge all’ipotesi che leradici del modo in cui il filosofo concepisce la bellezza affondino nella
patristicain lingua greca e nellaletteratura russa del secondo Ottocento, che ne conservai tratti. Questa
bellezza non e riconducibile a categorie estetiche, ma a un’ esperienza spirituale per piu versi comparabile
(mutato cio che dev’ essere mutato) all’ esperienza cristiana della Grazia; e tale datrovare la propria
collocazione nel punto di intersezione tra arte, filosofia e religione.




Pavel Florenskij in abito talare / Foto segnaletiche di Florenskij scattate dall’ OGPU (Direzione
politicadi Stato generale) dopo il suo primo arresto avvenuto il 27 febbraio 1933.

Daqui il passaggio a Pavel Aleksandrovi? Florenskij € inevitabile. Al teologo, preshitero russo della Chiesa
ortodossa, fisico, matematico, filosofo, e ettrotecnico e poeta (condannato dal Commissariato del popolo per
gli Affari interni dell’ Unione Sovietica con lafalsa accusadi propaganda trockista controrivoluzionaria, e
ucciso I’ 8 dicembre 1937 con un colpo di armadafuoco alla nuca) Dantini dedicail quarto capitolo,
dipanando il tema teologico della bellezza con riferimento al pensiero dei Padri della Chiesa, nel quale
rifluiscono il medio eil neoplatonismo. Alla critica mossa da Celso, che accusavai cristiani di giustificare
irrazionalmente laloro dottrina usando impropriamente i contenuti della filosofia greca, i Padri della Chiesa
risposero filosoficamente, intrattenendo col fondamento mistico dellaloro religione un rapporto ambivalente
(il fondamento cristologico della dottrina delle immagini € stabilito con grande chiarezza dai Padri in
occasione dei due Concili di Nicea 2 e Quinisesto). Nellareplica cristianail teologo e filosofo Origene
impugno la stessa arma sfoderata da Cel so, introducendo nel cristianesimo la sottigliezza del logos
metafisico. La filosofia datempo avevafornito con I’ etica socratica, I’ atarassia stoica, I’ estatheia epicurea
delle ricette alle domande fondamentali poste dall’ esperienza del dolore e della morte, sottraendole alla
giurisdizione misterica dellafede. Molti dei Padri della Chiesa attinsero dalle Enneadi di Plotino i temi della
natura spirituale dell’ anima e i fondamenti speculativi del «Logos eterno», sviluppando il tema della «luce
increata» nella quale risiede la bellezza. E un crogiolo nel quale ribolle ancheil pensiero di Florenskij.

A guesto contesto culturale e religioso dobbiamo riferire I’ «irraggiamento incessante» di cui scrive Dantini a
proposito della luce taborica che trasfigura e che s manifesta attraverso la liturgia, concepita come «sintes
delle arti», ovvero come opera d’ arte totale. L’ ortodossia stessa per Florenskij € una «particolarissmaforma
d arte». Nellaserie di lezioni Filosofia del culto tenute aMosca nel 1918 distingue nettamente tra estetismo e
teurgia. L’ arte si dissocia dall’ estetica per svolgere unafunzione teurgicainclinata verso lagnosi.

Fili sottili legano gli argomenti trattati nel diversi capitoli. Lo storico dell’ arte ricongiunge il primo capitolo
a quarto citando Florenskij, che associal’immagine di Dio splendente a una perla preziosa (p. 163). Mi
riferisco alla parabola di Matteo di cui si € detto a proposito delle ostriche nella“ natura morta’ dipinta da
Osias Beert. Dantini lega cosi la perla che va estratta dalle macerie di una culturareligiosa, frantumata dalla
persecuzione antireligiosa bolscevica, a «rimpatrio» del cristiano. Questi fili percorrono I’ intero testo
cucendo traloro capitoli e paragrafi. Nel fare cio richiama spesso Dostoevskij, anche nel capitolo dedicato al
film Il Vangelo secondo Matteo girato da Pier Paolo Pasolini nel 1964.

Dantini osserva come la frequentazione dell’ opera | etteraria del romanziere russo abbiaintegrato le
conoscenze teologiche di Pasolini. Ritornando sui luoghi di «manifestazione e illuminazione» del divino e,
implicitamente, sul rapporto che Dostoevskij intrattiene con leicone, |o storico dell’ arte si sofferma ad
esaminare |o «sguardo orante» di Giuseppe e degli Apostoli, ricambiato da Gesu. In questa reciprocita di
sguardi, o meglio, nellariflessione pasoliniana sulla Bellezza “storica’ e “incarnata’, capace di chiamatae
“conversione’, Dantini ravvisale origini dell’interesse di Pasolini per Cristo: che e interesse si religioso, ma
insieme estetico e (ater-)politico. La posizione di Pasolini & vivacemente iconodula, memore di unalunga
storiadi dibattiti attorno alle immagini sacre. Il film trapassa segretamente dal piano storico a piano
teurgico.

I Vangelo secondo Matteo e un’ opera d’ arte sacra?

Dantini e riuscito ad emancipareil problemadell’“aura’ dal riduzionismo sociologico di Benjamin? Ha
riposto questo problemain seno allatradizione culturale, di cui Dostoevskij € un testimone?

Sono domande ale quali non é facile rispondere.

Senza dubbio la sua analisi delle tradizioni iconodule di Oriente e Occidente sottopone all’ attenzione del
lettore colto (questo é il pubblico al quale s rivolge) un aspetto dell’ anti-esteticita novecentesca, affatto
diversadal’ indifferenza estetica di Marcel Duchamp, che hainfluenzato largamente |’ arte contemporanea


https://www.doppiozero.com/pavel-florenskij-la-prospettiva-rovesciata
https://www.doppiozero.com/pavel-florenskij-la-prospettiva-rovesciata

dagli anni Sessantain poi. In Le forme del divino I’ arte si dissocia dall’ estetico gettando una nuova luce
sull’ eredita artistica che il Novecento ha consegnato al presente.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

