
 

Ernst Bloch: polifonia della Storia 
Alessandro De Rosa
19 Marzo 2024

È leggenda dura a morire, e per questo motivo quantomeno degna di esser raccontata, che dinanzi alla oramai
sopraggiunta decisione del Concilio di Trento (1545 – 1563) di abolire la polifonia nelle composizioni
liturgiche, Giovanni Pierluigi da Palestrina – a tutti poi noto semplicemente con il nome del proprio luogo
natìo – decise di comporre la sua messa più celebre ed importante, la Missa Papae Marcelli, per “salvare la
musica polifonica”. 

Questa “salvezza”, naturalmente, non avvenne in questi termini e non ebbe in Palestrina, eventualmente,
l’unico rappresentante. È pur vero, tuttavia, che nei racconti tramandati una qualche dimensione fantastica
aderisce al ben saldo terreno della storia, restituendoci un quadro più articolato ed arioso delle vicende
narrate; quella in esame non fa eccezione. Quand’anche il Concilio di Trento poté ipotizzare un ritorno
liturgico alla monodia del canto gregoriano, la storia della musica occidentale con Palestrina intraprese una
via senz’altro divergente da questo smunto desideratum. Ciò che più ci preme sottolineare è che Palestrina
riuscì a tenere insieme come nessun altro la contemporanea volontà dell’alto clero romano di semplificare le
forme polifoniche della composizione – al fine di rendere maggiormente comprensibile ai fedeli il testo
cantato – e la straordinaria esigenza di ricchezza armonica e melodica che via via si sarebbe sempre più
affermata in seguito. In altri compositori coevi la complessità di tale compito non assurge a dialettica, in lui
questo sottile e precario equilibrio diviene aureo. 

Questo medesimo equilibrio è davvero la cifra stilistica di Palestrina: il sapiente contrappunto nelle sue
composizioni più note non è mai esasperato, mai portato all’eccesso; le diverse voci, su linee melodiche
diverse, sembrano unirsi in una equilibrata linearità, pur non rinunciando ad intrecciarsi come verso
l’ascensione dei più ad un uno, dei molti a Dio. 

Voci diverse che si tengono insieme, tempi che si intrecciano pur restando plurali. 

È proprio partendo da questa suggestione musicologica e tenendo sempre a mente il rapporto inscindibile che
il filosofo tedesco Ernst Bloch intrattenne con tale arte – rapporto manifestato per altro da numerose
monografie che hanno esplorato tale connessione – che si può provare a leggere un suo importante testo,
tratto da una conferenza del 1955 che egli tenne all’Accademia delle scienze della DDR e che da poco è stato
ripubblicato meritoriamente con nuova traduzione italiana col titolo Differenziazioni sul concetto di
progresso (traduzione e curatela di Vittorio Morfino, introduzione di Mauro Farnesi Camellone, PGreco,
Milano, 2023). 

In esso, Bloch vuole anzitutto fare i conti con un concetto, quello di “progresso”, che oramai ha perduto
qualsiasi reale accezione emancipatoria, divenendo vessillo ideologico di una concezione della storia che
legge la successione degli eventi come necessariamente progressiva (e qui è esplicita la critica alla
socialdemocrazia tedesca, simile a quella svolta nelle Tesi di Benjamin), ma anche, strumento ideologico e
“adattivo” in mano alle più bieche forze della reazione. 

Ecco, Bloch vuole salvare il concetto di progresso, ma andando in tutt’altra direzione. Il problema epocale è,
allora, provare a pensare davvero ad una filosofia della storia che non getti il bambino con l’acqua sporca,
che riesca cioè davvero a continuare a pensare il progresso e tuttavia pensare di renderlo realmente strumento

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/ernst-bloch-polifonia-della-storia
https://d10.doppiozero.com/alessandro-de-rosa


nelle mani degli oppressi. 

Per far ciò – e Bloch è acutissimo nell’evidenziare tale questione – serve che la filosofia della storia si doti di
nuovi e radicalmente differenti concetti di spazio e di tempo, e questa costruzione diviene la vera e propria
pars costruens del saggio. 

Partiamo dallo spazio: esso non deve più essere al servizio di una filosofia della storia “ciclica” che ha diviso
l’intero globo in “civiltà” ognuna scissa e non comunicante con l’altra (il riferimento polemico esplicito più
importante è, naturalmente, Oswald Spengler); lo spazio, scrive Bloch, deve davvero “accogliere il vasto
materiale storico della terra” (pag. 46). In altri termini, si tratta di immaginare quella che Bloch stesso
definisce in queste densissime pagine quale topografia polifonica, ovvero uno spazio che, in termini non
eurocentrici, accolga in sé l’intera dinamica dell’accadere umano, e con esso le culture da sempre
marginalizzate e/o trattate in relazione al solo sapere europeo. 

Ma ad uno spazio storico finalmente allargato non può corrispondere il tempo omogeneo e vuoto della fisica
classica; il multiversum blochiano non può davvero sorgere senza un ripensamento radicale del concetto
stesso di tempo. Ed è qui che, a nostro avviso, si concentra l’aspetto più acuto e affascinante delle
Differenziazioni. 

Il tempo storico, scrive Bloch, deve ricavare dalle più moderne ricerche della fisica – sono citati nel testo sia
Riemann che Einstein – l’idea che non esista un punto di riferimento attorno al quale interpretare le varie
vicende umane; è necessario, ovvero, iniziare a pensare intersecazioni plurime in cui il tempo stesso, quale
unico “contenitore” della storia umana (ma in fondo, solo e sempre europea), sia concetto parziale ed
erroneo. Il tempo deve divenire elastico, poroso, curvo, pluridimensionale, specifico per ogni luogo. Esso
deve “relativizzarsi”, potremmo dire, per inglobare altri tempi tenuti fuori storicamente dallo sguardo
unilaterale della cultura europea; la relatività del tempo diviene, quindi, il principale strumento per dare
nuova linfa alla filosofia della storia marxista, che non possiede più un vettore unico ed un soggetto di classe
eletto – il proletariato – ma un multiversum in cui si producono soggettività plurali per emancipazioni
plurime e differenziate.

Questi vari tempi storici – oggettivi prima ancora che soggettivi (il punto di riferimento non è cioè il “tempo
interiore” di Bergson, e Bloch lo sottolinea più volte) – devono tutti tenersi insieme in un unico intreccio, ma
senza la preminenza di uno sull’altro; come infatti sostiene Farnesi Camellone nel saggio introduttivo al
testo, Bloch rispetto ad Eredità di questo tempo (1935) non vuole riportare l’anacronismo all’interno di una
politica ultra-contemporanea del proletariato, non vuole cioè utilizzare questi differenti tempi storici al fine
di renderli affini e definitivamente arruolati al più importante tempo storico della rivoluzione, perché tutti
questi posseggono in loro stessi una propria legittimità. Bisogna definitivamente abbandonare, lo scrive in
modo limpido Morfino nel suo Sul non contemporaneo. Marx, Bloch, Althusser (in: Tempora multa. Il
governo del tempo, Mimesis, Milano, 2013), “l’idea di un tempo fondamentale misura degli altri, a favore di
un multiversum temporale” (pag. 150). 





Qui i tempi si intrecciano, come detto, senza che nessuno di essi garantisca il modello principale e definitivo
del decorso storico, come voci indipendenti che proprio dalla propria indipendenza possono generare una
polifonia. 

E qui, all’altezza di queste formulazioni, emerge la questione che fin dall’inizio abbiamo cercato
surrettiziamente di sollevare, e di cui Bloch era ben consapevole: il problema, ovvero, di tenere insieme
queste molteplici voci nello spazio/tempo, il problema dell’Uno. Come possono infatti legarsi queste pluralità
spaziali e temporali in un medesimo disegno emancipatorio? Se esistono, come abbiamo visto, differenti
progressi, quale la direzione di questi?

Questa meta, che è l’unico punto del tempo che può esser davvero posto, Bloch la denomina humanum, e, in
rigorosa conseguenza di ciò che ha esposto, questo concetto non può avere già un contenuto definito e
manifesto; esso può al massimo essere anticipabile, immaginabile, ma non si può davvero descrivere, perché
vorrebbe dire averlo già raggiunto. Ed è qui che questa peculiare polifonia della storia deve raggiungere un
accordo, nel quale le più disparate voci devono cantare come al suono di una. La verticale delle note basse e
l’orizzontale di quelle alte si scoprono da sempre intrecciate, in un contenuto unico. Le diverse voci,
apparentemente slegate, hanno generato un tutto armonico. 

Tuttavia questo concetto unitario di “umanità”, con il quale si chiude l’intero saggio, rischia, proprio nella
sua generalità, di divenire paradossalmente strumento inservibile, meta indefinitamente procrastinabile. Se
non bisogna necessariamente condividere la massima di Proudhon – “chi parla di umanità vuol trarvi in
inganno” – è tuttavia evidente quanto questo concetto sia lasciato ad un’apertura così tanto ariosa e lucente
da rischiare di perdersi nell’oscurità delle molteplici e frammentarie esperienze storiche. Il rischio – ma solo
di rischio si può parlare data la natura concisa del testo – è che l’ humanum quale fine della polifonia della
storia riduca l’esperimento blochiano ad un ritorno ad una monodia della storia, al canto a solo dell’intera
umanità quale “regno della libertà” inautenticamente raggiunto, nonostante per Bloch l’Uno si possa
realizzare compiutamente solo e soltanto, come sottolinea ancora Farnesi Camellone nell’Introduzione, “sul
terreno di un ordine rivoluzionato rispetto alla formazione sociale capitalistica” (pag. 22). 

Vediamo col filosofo tedesco, potremmo dire avvicinandoci alla conclusione, come una sorta di porta
socchiusa, destinata ad aprirsi, della quale intravediamo soltanto la luce che entra dal fuori. La vera meta
dell’Uno che contiene i molti – e non la falsa ed esiziale unità delle varie culture tutte sussunte sotto lo
stendardo del capitale – è davvero allora utopia, come ci ricorda un testo del giovane Benjamin (Paul
Scheerbart: Lesabéndio): “di ciò che è più grande – dell’adempimento dell’utopia – non si può parlare – ma
solo testimoniare”. Bloch ha allora davvero preso sul serio queste parole. E con lui, la sua polifonia della
storia. 

Orbene, quella leggenda da cui siamo partiti forse assumerà ora finalmente un senso compiuto: quella
polifonia composta di Palestrina, nella quale l’equilibrio tiene insieme il contrappunto delle varie voci, si
avvicina all’unità così come la filosofia della storia di Bloch tenta di tenere insieme il molteplice nell’Uno
quale fine ultimo dell’umanità. Un uno in cui le differenze non sono spazzate via, ma levate, una musica in
cui le varie voci sembrano una e una sola, mentre si ascende a Dio. 

A Bloch era ben nota, d’altronde – da profondo conoscitore della musica occidentale – la figura di Palestrina.
Nel suo Spirito dell’utopia (nella seconda edizione del 1923) egli, nella lunga e densa sezione denominata
Filosofia della musica, cita proprio Palestrina quale esempio fulgido dell’unione sapiente – raggiunta
storicamente prima di lui – tra stile melodico italiano e contrappunto fiammingo. È assai interessante che
Bloch, parlando di Palestrina, sottolinei maggiormente proprio questa tendenza all’unità presente nella
musica del compositore cinquecentesco; Bloch ci consiglia, cioè, di “ascoltare l’accordo”, nel quale emerge
la “natura raffaellita” di Palestrina: equilibrio compositivo, lontano dai virtuosismi e forse, restando nella
metafora figurativa, dalle corrosive raffigurazioni di un Viviano Codazzi e di un’intera epoca successiva. 

Vogliamo davvero allora accogliere l’intuizione del filosofo tedesco, e prenderla sul serio fino in fondo
proprio nel provare a giocarci: se Palestrina è un raffaellita, Bloch – e con lui la sua affascinante ed articolata



filosofia della storia – è un palestriniano. L’unità come meta, solo a partire dalle differenze. Provando a
salvare, stavolta, quel sacro che è in noi e che rischia sempre più di andar perduto. 

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





