
 

Moralità psichedelica 
Paolo Nencini
1 Marzo 2024

Secondo il senso comune un farmaco è un prodotto medicinale impiegato a scopo terapeutico per alleviare un
sintomo o porre rimedio a una patologia in atto. La possibilità che una persona in salute faccia uso di farmaci
non è contemplata se non nell'ambito di un consumo voluttuario dove il farmaco, altrimenti definito droga o
stupefacente, lungi da apportare benefici, è responsabile di un comportamento classicamente definito
dannoso per sé e per gli altri. Certamente c'è una minore consapevolezza che persone non bisognose di ausili
terapeutici e nemmeno in cerca di esperienze voluttuarie, facciano ciononostante uso di farmaci nella
quotidianità. Un uso che in realtà è sempre più diffuso e che è definito strumentale in quanto mirato a creare
uno stato soggettivo, soprattutto mentale, che aiuta al conseguimento di precisi e immediati obiettivi.
Tipicamente questo uso si rivolge ai "potenziatori farmacologici", una classe eterogena di farmaci
accomunata dalla capacità, reale o supposta, di aumentare particolari capacità mentali e/o fisiche. Abbiamo
così i "potenziatori cognitivi", di cui il ritalin (metilfenidato) è certamente il più noto, indicati nel disturbo di
deficit dell'attenzione nel bambino e poi vastamente impiegati da chi vi trova un aiuto nella propria
quotidianità professionale o di studio; i “performance and image enhancing drugs”, rappresentati innanzi
tutto dagli anabolizzanti steroidei e utilizzati da chi cerca un rimodellamento muscolare più da esibire che da
sfruttare; e poi i molti agenti impiegati nelle pratiche di chemsex per aumentare la prestazione sessuale.
Molto interesse interdisciplinare si sta dedicando a questa nuova frontiera della farmacologizzazione del
quotidiano e si rimanda chi voglia approfondire l'argomento ad una serie di articoli ad esso dedicati
dall'International Journal of Drug Policy (Special Section: Human Enhancement Drugs, Vol. 95, September
2021). 

Qui si vuole invece richiamare l'attenzione su una nuova possibilità di potenziamento farmacologico: quello a
carico del senso morale. Che ciò sia possibile è certamente sorprendente e in effetti aumentare la moralità è
qualcosa di profondamente diverso dal potenziare le capacità cognitive di una persona; se quest'ultimo effetto
consiste nel provocare temporaneamente uno stato mentale che facilita la soluzione di problemi cognitivi
qualunque ne sia la natura, nel caso del potenziamento morale sono le circostanze che determinano in che
misura un effetto –l'empatia, ad esempio – prodotto dal farmaco si traduce in un aumentato comportamento
morale. Come è stato sottolineato, si può dare il caso che l'effetto empatico provochi l'esatto contrario, è
l'esempio del giudice che, convogliando tale effetto verso l'imputato, trascura le soverchianti prove a suo
carico, mandandolo assolto. È evidente che l'aumento dell'empatia causa un evento che è contrario al senso di
giustizia, altro aspetto intrinseco della moralità (Sparrow R., ‘Egalitarianism and Moral Bioenhancement’,
The American Journal of Bioethics, 2014; 14.4: 20–28.). Pertanto secondo il filosofo britannico Brian Erp
(Earp, B. D., 'Psychedelic moral enhancement'. Royal Institute of Philosophy Supplement, 2018; 83: 415-
439), il potenziamento morale, differentemente da quello cognitivo indotto dal Ritalin, deve essere flessibile
in funzione dei contesti, oltre che robusto e sostenibile. 

Tra tutti i farmaci psicotropi, quelli che sembrano meglio assolvere il compito di "moral enhancer" sono gli
psichedelici, svelatori della psiche, secondo il neologismo coniato dallo psichiatra Humphrey Osmond in
sostituzione di allucinogeni e psicotomimetici, termini che poco gradevolmente richiamavano certe
somiglianze tra gli effetti di questi farmaci e la condizione mentale dello schizofrenico. Per quale ragione
LSD, psilocibina, o l'infuso Ayahuasca dovrebbero aumentare il senso morale dei loro consumatori non è
immediatamente intuibile e deriva dalla peculiare attività psicofarmacologica di questi farmaci. Ciò che

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/moralita-psichedelica
https://d10.doppiozero.com/paolo-nencini


Osmond definì a metà del secolo scorso psichedelico consiste in una profonda alterazione dello stato di
coscienza – il cosiddetto trip – che, su base meramente empirica ma con successo, trovò subito applicazione
terapeutica in particolari condizioni come l'alcolismo e lo stato ansioso-depressivo del malato terminale. Nel
contempo quell'alterazione dello stato di coscienza si fece strumento di supposto accesso al soprannaturale
sotto l'insegna di due versi del poeta inglese William Blake – «Se le porte della percezione fossero
sgombrate,/ Ogni cosa apparirebbe com’è, infinita» – da cui Aldous Huxley trasse il titolo, Le porte della
percezione, per un suo saggio che quasi sembrò suscitare se non proprio una nuova religione, almeno un
movimento spirituale. Gli psichedelici divenendo di conseguenza enteogeni, capaci cioè di portare la divinità
dentro di sé.





Per ciò che qui concerne e cioè il "potenziamento della moralità", di particolare interesse sono state le
ricerche condotte da Roland Griffiths presso la John Hopkins University di Baltimora. Esse hanno ripreso il
cosiddetto Esperimento del Venerdì Santo (del 1962) dove studenti di teologia ascoltarono il sermone
religioso sotto effetto della psilocibina o del placebo in un disegno sperimentale a doppio cieco. Come già
osservato allora, le ricerche dello psicofarmacologo americano hanno rilevato, attraverso l'uso di opportuni
strumenti psicotecnici, che la psilocibina induce uno stato mentale che in alcuni dei soggetti di studio è stato
assimilato a un’autentica esperienza mistica. Nel proseguimento dei suoi studi Griffiths ha preferito sostituire
l'espressione "esperienza mistica" con un più laico "quantum change experiences", "esperienze improvvise,
peculiari, benevoli e spesso profondamente significative" capaci di causare "trasformazioni personali che
riguardano un ampio ventaglio di emozioni, conoscenze e comportamenti […]." Se a distanza di sedici mesi
erano rivalutati con un questionario di misura dei tratti di personalità, coloro che avevano avuto una piena
esperienza "mistica" mostravano elevati punteggi per quanto riguarda la franchezza (openness). Come ha
notato la filosofa spagnola Virginia Ballesteros (Ballesteros V., 'Applied Mysticism: A Drug?Enabled
Visionary Experience Against Moral Blindness' […] Zygon®, 2019), la franchezza è associata a flessibilità
cognitiva e predisposizione all'esplorazione, due elementi importanti nel perseguire un ampiamento delle
qualità morali. Altri studiosi hanno colto la capacità degli psichedelici di aumentare le capacità di prendere
coscienza delle cose (mindfulness), di provare vicinanza agli altri (connectedness), di sentirsi vicini alla
natura e di operare in senso ambientalista; non ultimo per importanza, c'è una diminuita tendenza al
narcisismo. Infine, il filosofo australiano Chris Letheby (Chopra, S., and Letheby C., “Psychedelics and
Moral Psychology: The Case of Forgiveness”, Philosophical Perspectives on Psychedelic Psychiatry. Oxford
University Press, 2024.) ha analizzato a fondo la possibilità che l'assunzione di psichedelici possa facilitare il
perdono sia nella sua componente razionale che emotiva.

A questo punto è ovvio chiedersi attraverso quale meccanismo gli psichedelici provocano effetti così
peculiari. Secondo una interpretazione, lo psichedelico provocherebbe un reset dei sistemi cognitivi implicati
nell'auto-rappresentazione tale da modificare il sé fenomenico che filtra e organizza il flusso di informazioni
che provengono dalla realtà esterna. In altre parole, lo psichedelico porterebbe il soggetto a mutare la propria
rappresentazione della realtà. È importante notare che questa interpretazione è coerente con la teoria generale
(Relaxed Beliefs Under Psychedelics: REBUS) di azione terapeutica degli psichedelici in alcune patologie
mentali, quali la depressione maggiore e il disturbo da stress post-traumatico, formulata recentemente dallo
psicofarmacologo britannico Carhart-Harris: “… attraverso il loro effetto entropico sull’attività corticale
spontanea, gli psichedelici allentano la precisione delle priorità o convincimenti di più alto livello, liberando
quindi il flusso bottom-up di informazioni, particolarmente quelle provenienti da fonti intrinseche quale il
sistema limbico” (Carhart-Harris, R. L., and Friston K.J. 'REBUS and the anarchic brain: toward a unified
model of the brain action of psychedelics.' Pharmacological reviews 2019).





Un esempio di questa riconsiderazione, farmaco-indotta, dei convincimenti di più alto livello è stato fornito
da un case report pubblicato dal gruppo di ricerca dell'Università di Chicago diretto dalla professoressa
Harriet de Wit e ripreso in un articolo della BBC. In breve, un giovane di 31 anni esponente di un gruppo
suprematista bianco, perde il lavoro e molte delle sue relazioni personali quando la sua attività estremista
diviene di dominio pubblico. Privo di sostentamento, senza nulla con cui riempire le giornate e ancora in una
fase negativa di recriminazione non per i suoi convincimenti ma per essersi fatto scoprire, decide di
partecipare a una sperimentazione farmacologica presso il laboratorio della professoressa de Wit, appunto.
Come ha raccontato alla giornalista della BBC, mezz'ora dopo avere assunto, senza saperlo, MDMA
(Ecstasy), comincia a pensare: "Aspetta un attimo – perché sto facendo questo? Perché ho sempre pensato
che fosse giusto compromettere i rapporti con quasi tutti nella mia vita?" Nel corso dell'esperimento più il
tempo passava e più intensamente provava un sentimento che poteva verbalizzare solo con una parola:
"connection". A due anni di distanza da quella improvvisa esperienza, il percorso di ravvedimento era in atto
ancorché lontano dal concludersi: "Ci sono momenti in cui ho pensieri definitivamente razzisti e antisemiti.
Ma ora posso rendermi conto che questo tipo di pensieri danneggia molto più me stesso che gli altri." 

Il caso appena descritto è sicuramente peculiare in quanto apparentemente consistente in un effetto primario e
improvviso del farmaco psichedelico, una sorta di illuminazione; in genere infatti l'effetto farmacologico è di
facilitazione dell'azione svolta da interventi concomitanti consistenti in particolari messaggi forniti in un
altrettanto particolare contesto. Valga come esempio l'ulteriore evoluzione degli studi condotti da Griffiths
nei quali la somministrazione di psilocibina era associata a un programma definito non settario di
meditazione mirato a promuovere l’integrazione di valori spirituali nella quotidianità. Ne risultava un
indubbio aumento dell'intensità di tali valori che persisteva ancora sei mesi dopo l'esperimento. Ma in cosa
consistevano questi valori? L’utilizzo di uno specifico test psicometrico mostrava che essi erano di natura
fortemente conservatrice: rispetto per la tradizione, moderazione nei sentimenti e nelle azioni, umiltà,
accettazione delle circostanze della vita e conservazione delle credenze religiose e della fede. I risultati di
questo esperimento giustificano la preoccupazione espressa in termini meramente speculativi da Erp (2018,
cit.): "[…] piuttosto che gente psicologicamente emancipata, un setting istituzionalizzato o clinico potrebbe
svolgere la funzione ideologica di formare soggetti che si conformano al meglio alle aspettative della
società". Un altro studioso ha osservato che sul lungo periodo questo effetto è socialmente disfunzionale: "il
dissenso morale – inibendo potenzialmente la costruzione del consenso – è in realtà una importante
caratteristica della società" poiché "senza il dissenso, il buonsenso comune procede incontrastato e il
progresso morale diviene essenzialmente impossibile." (Schaefer G.O., ‘Direct vs. Indirect Moral
Enhancement’, Kennedy Institute of Ethics Journal, 2015). 

È il caso di ricordare che questi dilemmi sono stati oggetto della letteratura distopica della prima metà del
Novecento. Naturalmente il pensiero va subito ad Aldous Huxley e ai suoi Il mondo nuovo e L'isola, il primo
con il soma capace di manipolare la libera volontà degli individui, il secondo con il moksha che invece apriva
le porte dell'empatia e del misticismo. A mio avviso ancor più anticipatore delle attuali preoccupazioni di
bioeticisti e filosofi circa le tecnologie della moralità è il davamesc B2, lo psichedelico in cui ci imbattiamo
leggendo Insaziabilità, romanzo di quasi un secolo fa (1929) dello scrittore polacco Stanislaw Witkiewicz. Il
romanzo è vagamente collocato tra la fine del XX e l’inizio del XXI secolo, quando un Occidente dilaniato
tra fordismo, bolscevismo e fascismo attraversa una profonda crisi che, ancor prima che politica, è di civiltà,
e attende impotente di essere sommerso dalla marea cinese che preme ai suoi confini orientali. Nell’ultima
parte del romanzo l’intreccio svela un ruolo sempre più importante di una nuova droga che proviene
dall’Oriente, il davamesc B2 appunto, un "narcotico infernale, i cui effetti visionari superavano di cento volte
la realtà più evidente", opera dei "cervelli più ferrati tra i chimici cinesi, scomponendo e riunendo gli innocui
elementi C, H, O e N in fantastiche formule strutturali". La droga era diffusa da una setta misticheggiante
capeggiata da un santone al servizio dei cinesi e si era dimostrata uno strumento formidabile per fiaccare la
resistenza all’invasione nella misura in cui la fede e le pillole di davamesc indebolivano la personalità degli
adepti, uccidendo in loro "qualsiasi intuizione del futuro, qualsiasi capacità di integrare i vari momenti in una
costruzione della vita a lunga scadenza. Ne conseguiva una totale polverizzazione dell’io in una serie
discontinua di istanti, con l’implicita possibilità di sottomettersi a qualunque disciplina, forse pure insensata

https://www.bbc.com/future/article/20230614-how-a-dose-of-mdma-transformed-a-white-supremacist


o financo meccanica".

Ora che questi farmaci hanno cessato di essere immaginari per diventare concrete realtà all'interno di una
strisciante farmacologizzazione del quotidiano, sempre più chiaro si fa il doppio taglio di strumenti che con
troppo ottimismo si sono definiti "potenziatori morali", potendo divenire anche efficaci strumenti di
manipolazione morale. È auspicabile che la voce della bioetica si faccia sentire sempre più chiaramente
prima che gli incubi distopici del davamesc diventino realtà.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

